MANY MANSIONS
THE EDGAR CAYCE
STORY ON
REINCARNATION
by Gina Cerminara

# සංසාර මන්දිර

නොහොත් ඇමරිකානු දිවැසින් දුටු කර්මය හා පුනර්භවය

කන්නිමහර සුමංගල හිමි

First print: 1970 18th print: 2013

ISBN: 955-569-185-1



එඩ්ගා කේසි 1877 මාර්තු 18 - 1945 ජනවාරි 3

#### වළිගැන්වීම

මගේ ආචාර්ය

මහෝපාධාාය

ගොඩගම සිරි පඤ්ඤානන්ද

මාහිමියන්ට ය.



පිංචත් පාඨකය,

සංසාර මන්දිර ගුන්ථයෙහි මෙම ඉලෙක්ටුොනික සංස්කරණය ඔබ වෙත ගෙන එන්නේ කිසිදු හෝ වාණිජ අරමුණකින් හෝ ගුන්ථ පුකාශකයන්ට මූලාූමය අලාභයක් කිරීමේ ද්වේශසහගත සිතකින්වත් නොව හුදෙක්ම කලකදී පොත්හලකින්වත් සොයාගනීමට තරම දුර්ලභවන මෙම ගුන්ථයෙහි අන්තර්ගතය පාඨක ඔබ කියවා අවබෝධකරගෙන මෙම සෝරතර කටුක සංසාරයෙන් මිදෙම්වා යන උතුම් අරමුණ පෙරදැරිවය.

ඉතා දැඩිවෙහෙසක් සහ කාලයක් මීඩංගුකොට මෙම පොත ස්කෑන් කිරීමටත් ඉන් අනතුරුව සංස්කරණය කිරීමටත් මා කල උත්සාහය පළදරන්නේ ඔබ මේ පොත හැකිතරම් බෙදා හැරීමෙනි.

ඒ පින් බලය මෙම ගුන්ථය රචනා කළ එඩ්ගාර් කේසි මහතාටත් ජිනා සෙර්මිතාරා මෙතෙවියටත් පරිවර්තනය කළ කන්නිමහර සුමංගල හිමියන්ටත් ගුන්ථ පුකාශකයන්ටත් මා මෙන්ම මෙය කියවන පාඨක ඔබටත් බෙදා හරින ඔබටත් නිර්වාණාවබෝධය කරගැනීමට හේතුවේවා!! වාසනා වේවා!!

සක්වල වසන්නාවූ දෙව්බඹුන් ඇතුලු සියලු සත්ත්වයෝටම නිර්වාණාවබෝධය කරගැනීමට හේතුවේවා!! වාසනා වේවා!!

සාධු..!!! සාධු..!!! සාධු..!!!

#### පරිච්ඡේද

|     | දෙවන සංස්කරණයට වචනයෙක්                         | 9 - 14    |
|-----|------------------------------------------------|-----------|
|     | තෙවන මුදුණයට වචනයක්                            | 15 - 23   |
|     | සිව්වන මුදුණය පිළිබඳ වචනයක්                    | 24 - 26   |
| 1.  | අසිරීමත් හැකියාව                               | 27 - 41   |
| 2.  | එඩගා කේසිගේ චෙදකම් දිවැස                       | 42 - 61   |
| 3.  | ජීවිතයේ පුහේලිකාවලට පිළිතුරෙක්                 | 62 - 93   |
| 4.  | කායික කර්ම විපාක වර්ග සමහරෙක්                  | 94 - 113  |
| 5.  | පරචම්භන කර්මය                                  | 114 - 120 |
| 6.  | අමතර විචරණයෙක්                                 | 121 - 130 |
| 7.  | පසු වී විපාක දෙන කර්ම                          | 131 - 143 |
| 8.  | කර්මය හා සෞඛ්ය පුශ්න                           | 144 - 164 |
| 9.  | මනෝවීදපාවේ නව මානයෙක්                          | 165 - 181 |
| 10. | මනුෂෳ චරිත චර්ග                                | 182 - 197 |
| 11. | මානසික කර්ම විපාක නිදර්ශන                      | 198 - 211 |
| 12. | මානසික විකෘතීන්ගේ අතීත ජන්ම සම්භවය             | 212 - 227 |
| 13. | විවාහය හා ස්තුී දෛවය                           | 228 - 240 |
| 14. | හුදෙකලා වූවෝ                                   | 241 - 258 |
| 15. | විවාහයේ ඇතැම් ගැටලු                            | 259 - 276 |
| 16. | ම්ථාාචාරය හා දික්කසාදය                         | 277 - 283 |
| 17. | මාපියෝ සහ දරුවෝ                                | 284 - 296 |
| 18. | කර්ම විපාක වශයෙන් ඇති වන පවුල් අවුල්           | 297 - 307 |
| 19. | වෘත්තීය දක්ෂතාවේ අනීත ජන්ම සම්භවය              | 308 - 324 |
| 20. | වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ දර්ශනය                | 325 - 344 |
| 21. | මනුෂා දක්ෂතා පිළිබඳ තොරතුරුවල ගැබ් ව ඇති කරුණු | 345 - 356 |
| 22. | චරිත - ගති - චේග                               | 357 - 376 |
| 23. | කර්මයේ විවිධ අංශ                               | 377 - 398 |
| 24. | . ජීවිත දර්ශනයෙක්                              | 399 - 421 |
| 25  | . තිගමනය                                       | 422 - 428 |

#### දෙවන සංස්කරණයට වචනයෙක්

ජිතා සෙර්මිතාරා මෙතෙවියගේ "Many Mansions" නමැති පොත මවිසින් සිංහලව නඟා පුසිද්ධ කොට දෙවසරකුත් මාස කීපයෙක් ගත විය. දත් දෙවන මුදුණයෙක් අවශා වී තිබේ. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙකුන්ගේ ඉල්ලීම පිට මෙය දෙවන සංස්කරණයක් බවට පත් කෙළෙමි.

මුල් පොතට "Many Mansions" යන නම දෙන ලද්දේ කවර හෙයින් ද යනු 24 වන පරිවිඡේදයෙන් හෙළි වෙයි. මෙහි මන්දීර යන අරුත ඇති "Mansions"යන වචනය යොදා ඇත්තේ ඉඟියෙන් ශරීරයන් අදහස් කොට ගෙන ය. "Many Mansions" යන නාමයෙන් එක ම පුද්ගලයා නොයෙක් ජන්මයන්හි දී නොයෙක් සිරුරු ඇති ව උපදින බව අදහස් කෙරේ. මෙය බයිබල් පාඨයකට අනුව යොදන ලද නාමයෙකි. මේ නමේ සිංහල පරිවර්තනය "අනේක මන්දීර" යයි ගත හැකි ය. මේ නම් සිංහල පාඨකයනට අනුවිත යයි හැඟි ගිය හෙයින් "සංසාර මන්දීර" යන නම යෝජනා කරන ලද්දේ මේ පොත වර්ණනා කොට එය කියවන්නට මා පෙළැඹ වූ මා හිතවත් පණ්ඩිත බලන්ගොඩ පක්දියදාවංස ස්ථවීරයන් විසිනි. සිළුමිණෙහි පළ වූ විවේචනයක දී අනුරාධපුර ධර්මව්ඨාධිපති පණ්ඩිත ඉවුරුවේ උන්තරානන්ද මාහිමියන් විසින් ද සිංහල බෞද්ධ පාඨකයන් හමුවෙහි මේ නමෙහි ඇති යෝගනත්වය අනුමත කරන ලදී.

මේ පොතේ කතුවරිය විස්කොන්සින් විශ්වවිදහාලයෙන් මනෝවිදහාව පිළිබඳ ආචාර්ය උපාධිය (Ph.D) ලබා පුනර්ජන්මය පිළිබඳ පරීකෘණ කටයුතුවල යෙදුණු ජිනා සෙර්මීනාරා මෙනෙවියයි. මේ පොත සකස් කර ඇත්තේ එඩිගා කේසි නම් ඇමරිකානුවා විසින් යෝගී ඥානයක් බඳු ඥානයෙකින් රෝගීන් හා වෙනත් දුංඛිතයන් දහස් ගණනක් පිළිබඳ ව කර ඇති පුකාශන පරීකෘා කොට බලා ඒවා චීවරණය කිරීම වශයෙනි. කේසිගේ කාර්යය පිළිබඳ තවත් තොරතුරු මේ පොතින් ම විශේෂයෙන් ම 2, 3 යන පරීචඡේදවලින් ලබාගත හැකි ය.

මුල් සංස්කරණයෙහි සඳහන් කරන ලද පරිදි මෙතරම් තදින් මා සිත්ගත් වෙනත් තනි ගුන්ථයක් මට කියවන්නට ලැබී නැත. බෙහෙවින් ම මා සින් ගත්තේ මෙහි දක්වා ඇති කර්ම විපාක විස්තරයයි. මෙහි ඇතැම් කොටස් කියවන කල ධම්මපදය, හගවන් ගීතාව වැනි පොත් කියවන විට ඇති වන සන්සුන්කම වැනි සන්සුන්කමෙක් ඇති වෙයි. ජීවිතයේ ඕනෑ ම පුශ්නයකට සැලකිය යුතු පිළිතුරෙක් මෙයින් ලබා ගත හැකි ය. මෙහි දක්වා ඇති චින්තන කුම භාවිත කිරීමෙන් මිනිසුනට ඇති වන මානසික දුක්වේදනා විශාල පුමාණයක් අඩු කර ගත හැකි බව නිසැක ය. මෙහි දක්වෙන අදහස් ලොව පුරා පතළ ව මිනිසුන්ගේ සින්වල තහවුරු වුවහොත් ලෝකයේ ඇති මිනිස් දුක්වල හා පසුතැවිලිවල පුමාණය විශාල වශයෙන් අඩු වනු ඇත.

වර්තමාන බෞද්ධයකුව එකඟ විය නොහැකි අදහස් ද මේ පොතෙහි දක්නට ලැබෙනු ඇත. කතුවරිය විසින් ම පෙන්වා දී ඇති පරිදි (152 - 153 පිටු) කිස්තියානි පරිසරයෙක හැදී වැඩි සිටි එඩගා කේසි තම තොරතුරු දී ඇත්තේ කිස්තියානියට හුරු එවනවලිනි. ඔහු බෞද්ධ රටෙක වැඩුණා නම මේ අදහස් ම මීට වෙනස් අයුරකින් පවසනු ඇත. මේ නිසා කේසිගේ "දෙවියන් වහන්සේ" වෙනුවට බෞද්ධයනට "ධර්මය" යනු යොදා ගත හැකි ය. බෞද්ධයාගේ "ධර්මය" දේව ආගම්වල එන 'දෙවියන් වහන්සේ' ලෙසින් ධර්මවාරී පුද්ගලයා ආරක්ෂා කරයි. ධර්මය බෞද්ධයාගේ සරණයෙකි. (මෙහි 397 - 403) කේසි "ආක්මයක්" ගැන ද කියයි. මෙහි දී බෞද්ධයකු විසින් කළ යුත්තේ ඒ වෙනුවට "චිත්ත සන්තානය" යනු යොදා ගැනීමයි. මෙහි එන අදහස්වලට පාඨකයාට එකඟ විය නොහැකි නැන්වල දී පවා එක් වර ම ඒවා ඉවත නොදමා ඒ ගැන සිතා බැලීම වටී. කේසිම පිළිගෙන ඇති පරිදි (54 පිට) ඔනුගේ තොරතුරු වැරැදී ගොස් තිබෙන්නට ද ඉඩ තිබේ. මෙහි දී පාඨකයාට මජ්ඣිම නිකායෙහි එන මහාකමම විභබ්ග සූතුය ගැන මතක් කර දීම සුදුසු ය. එහි දී බුදුරජාණන් වහන්සේ ඇතැම් මහණ බමුණන් තමනට පෙනෙන කරුණු ස්වල්පයක් පමණක් පදනම් කොට ගෙන කර්ම විපාක පිළිබඳ වැරැදි නිගමනවලට බසින බවත් නථාගතයන් වහන්සේගේ කර්ම විහඬිග ඥානය ඉතා ගැමුරු බවත් වදාරති. කේසිගේ මතයට අනුව මිනිස්සු තිරිසන් සතුන් ලෙසත් තිරිසන් සත්තු මිනිසුන් ලෙසත් නුපදිති. (64 පිට) ජාතක කථාවලට හා සූනුන්න දේශනාවලට අනුව මෙය වැරැදි මතයෙකි. සමහර විට මෙතැන දී කේසිට තම ව්ඤ්ඤාණය

එක්තරා අදහසෙකින් කියන විට නූගන් ගම්බද උපාසිකාවකට පවා අමුතුවෙන් උගත යුතු අදහසෙක් මේ පොතෙහි නැතැයි කිව හැකි ය. තවන් අදහසෙකින් කියන විට මහා පණ්ඩිතයන් විසින් පවා සිතා බැලිය යුතු මත රාශියෙක් මෙහි ඇතැයි කිව හැකි ය. පරිවර්තකයන්ගේ දනීමට අනුව මෙහි එන කර්ම විපාක විස්තරය බෞද්ධ කර්ම විපාක විස්තරයට තරමක් වෙනස් ය. සාමානා බෞද්ධ විස්තරයට අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබීමේ එක්තරා යාන්තුික ගතියෙක් තිබේ. මේ පොතෙහි එන විස්තරයට අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබෙන්නේ එයින් පාඨකයා හොඳ අතට හරවනු සඳහා ය. කෙසේ වුවත් මේ අදහස මිනිසුන්ගේ සෛරර්යයට හේතු වන්නෙකැයි කිව යුතු ය. මේ පොතින් ලැබෙන පණිවිඩය අත්තනගලු වංසයෙහි ගාථාවෙකින් මෙසේ දක්වා නිබේ.

බෙදෝ විපත්තීසු පටිකියා න - නස්මා න දිනප්පකතිං භජෙයා පඤ්ඤානුයාතං විරියං වදන්ති - සබ්බන්ථ සිද්ධිග්ගහණග්ග හත්ථං

(විපත්තීන්හි දී ඛේදයට පත්වීම ඒ විපත් පිළිබඳ පිළියමෙක් නොවේ. එහෙයින් ඒ පහත් තත්ත්වයට නොවැටෙන්න, සියලු ගේෂ්ඨ දේ ලබා ගැනීමේ අත වශයෙන් (පණ්ඩිතයන් විසින්) හඳුන්වනු ලබන්නේ පුඥාව අනුව ගිය වීර්යයයි.)

භෞතික විදපාවන් ගුරු කොට ගන්නා නවින මිනිසා පැරණි ආගම්වල එන කර්ම විපාක විස්තර ඒ අයුරින් ම පිළිගැනීමට මැලි වෙයි. අද සිටින බෞද්ධ දරුවන් පවා ඔවුන්ගේ ගුරු දෙමාපියන් පිළිගන්නා තරමට පරලොවත් කර්ම වීපාකත් පිළිගැනීමට සූදානම් නැත. මේ පොතෙහි වටිනාකම ඇත්තේ ඔවුනට පවා බොහෝ දුරට ඒත්තු යන අයුරින් පුනර්ජන්මවාදයත් කර්මවාදයන් ඉදිරිපත් කොට තිබීමෙහි ය. මගේ විශ්වාසයට අනුව මේ වාද දෙක මහජනයාට ඒත්තු යන අයුරින් ඉදිරිපත් කිරීම මනුෂා පුජාව කෙරෙහි කරුණාව ඇත්තකුගෙන් ඉටුවිය යුතු සේවයෙකි. හැකි නම් සත්ත්වයකුට මෙලොව දී පැමිණෙන දුක් පමණක් නොව පරලොව දී පැමිණෙන්නට ඇති දුක් ද ඉවත් කළ යුතු ය. මිථපාදෘෂ්ටි ඇත්තෝ දෘෂ්ට් නිසා ම වැඩියෙන් පව් කොට වැඩියෙන් දුක් ලබති. මේ පොතෙන් විදහාව ගුරු කොට ගත් නවීන ලෝකයට ගැළැපෙන අයුරින් පවට හේතු වන මීථපා දෘෂ්ටි රාශියකට පහර වදී. දූනට විදහාව ඒක පාක්ෂික වී ඇති බව පෙතේ. මේ පොතින් නවීන විදයාව සම්පූර්ණ කරගත හැකි අයුරු පෙන්වා දෙනු ලැබේ. (162 - 164 පිටු) මෙය මේ පොතේ ඇති විශේෂ අගයෙකි.

මා සිංහල පරිවර්තනයෙන් බලාපොරොත්තු වූයේ මට පුළුවන් තරමින් මුල් පොතේ අදහස් නිවැරැදි ව සිංහල පාඨකයන් වෙත ඉදිරිපත් කිරීම ය. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙක් ඒ සිංහල පරිවර්තනයේ ඇතැම් කොටස් තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර බව කිහ. එහෙයින් මේ දෙවන සංස්කරණයේ දී දුෂ්කරත්වය ඉවත් කිරීමට යන්න දරිම්. අවශා ද වේ නම්, දෛවයෙන් ඉඩ ද ලැබේ නම්, මතු මත්තෙහිත් ඒ පුයන්නය දරෙනු ඇත. මුල් පොතේ එන කුමයට වෙනස් ව සංඥා නාම හා ඇතැම් අදහස් කළු අකුරින් යොදා ඇති බව ද සඳහන් කළ යුතු ය. තරු ලකුණින් දක්වෙන අධෝලිපි මුල් පොතේ තුබූ ඒවා ය. ඉලක්කම්වලින් දක්වෙන අධෝලිපි යොදන ලද්දේ පරිවර්තකයන් විසිනි. මුල් පොත තේරුම ගැනීමේ දී ඇලෝසියස් පිරිස් පියතුමා ද බුද්ධදාස බෝධිනායක දොස්තර මහතා ද ඇමරිකානු පුරවැසි ස්ටීවන් කෙම්පර් මහතා ද මට උදවු කළහ. මේ දෙවන සංස්කරණයේ දී ඇතැම් තැන් වඩාත් පැහැදිලි කර ගැනීමට ඇම්. ඩී. ඒ. ගුණහිලක මහතා උපකාර විය.

පොත පරිවර්තනය කිරීමට මට දිරි දුන් ශ්රී ලංකා විදහලයාධපස පණ්ඩිත බද්දේගම වීමලවංස හිමියන් ද පණ්ඩිත පැණිහෙළ සිරිසමබෝධි හිමියන් ද පණ්ඩිත බලන්ගොඩ පඤ්ඤාවංස ස්ථව්රයන් ද, පණ්ඩිත කොත්මලේ චන්දසිරි ස්ථව්රයන් ද අත් කොපි පිටපත් කර දුන් ශාස්තුාචාර්ය අවබාගේ පඤ්ඤාසේකර යතිවරයන් ද ඇස්. පරණවිතාන ශිෂායා ද මම අදත් සිහිපත් කරමි. පණ්ඩිත වරකාගොඩ සීලරතන හිමියන්ගේ නම වෙන් කොට විශේෂයෙන් සඳහන් කළ යුතුව ඇත. මුල් සංස්කරණයේ දී මෙන් මේ දෙවන සංස්කරණයේ දීත් සකස් කළ යුතු නැන් රාශියක් පෙන්වා දුන්නේ උන්වහන්සේ ය. ඉමහත් සැලකිල්ලෙකින් මේ පොත කියවූ උන්වහන්සේට මා ණය ගැති ය. මතු මත්තෙහිත් උන්වහන්සේට ණය වන අදහස මගේ තිබේ.

මේ සිංහල පරිවර්තනය ඉංගීසි සිංහල පුවත්පත් කීපයකින් ද ගුවන් විදුලියෙන් ද විවේචනය විය. ඒ ආයතනවලවත් ඒ විවේචනයනටත් මගේ ස්තූතිය හිමි වෙයි. ඇතැම් ධර්ම දේශකයෝත් ලේඛකයෝත් මේ සිංහල පරිවර්තනය ගැන සඳහන් කොට ඊට පුසිද්ධියක් ලබා දුන්හ. ඒ අතර මුල් තැන ගන්නේ මගේ ආචාර්ය පණ්ඩිත හේන්පිටගෙදර ඤාණසීහ මාහිමියෝ ය. මගේ ආචාර්ය දෙපොළක් වූ මහාචාර්ය පණ්ඩිත හේන්පිටගෙදර ඤාණාවාස හිමියෝත් අභාවපාප්ත මහාචාර්ය කේ. ඇත්. ජයතිලක මහතාත් මගේ පරිවර්තනය අගයා මට ධෛර්යය දුන්හ. ජයතිලක මහතා අත්තිමට රෝහලේ සිටිය දී මේ සිංහල පරිවර්තනය එතුමාගේ ඇඳ මත තිබෙනු මට දක්නට ලැබීණි.

මේ පොත අධාාපන ගුන්ථ පුකාශන උපදේශක මණ්ඩලය විසින් පුස්තකාල පොතක් වශයෙන් අනුමත කිරීම ද මට ලැබුණු ඩෛර්යයෙකි. පොත ඇතුළේ ඇති සටහන් කීපය ඇඳ දුන්නේ එවකට ශී ලංකා විදහලයෙහි සේවය කළ ඩැනි වේරගොඩ මහතා ය. මුල් සංස්කරණයේ දී ඒ නම අමතක වීම ගැන මම කනගාටු වෙමි.

මහාචාර්ය කේ. ඇන්. ජයතිලක මහතාගේ ඉල්ලීම පිට කිසි ම මුදලක් අය නො කරන්නට ඉංගීසි පොතේ පුකාශකයන් පොළඹවා ගත් කතුවරිය පොත මුදුණය කිරීම සඳහා ඇමරිකන් ඩොලර් 40 ක් පරිතාහග කළ බව සඳහන් කරන්නේ කෘතඥතා පූර්වක ය. දුෂ්කර නම් කිසි ම ගෙවීමක් නො කොට සිංහලයෙන් පොත පුසිද්ධ කිරීමට ඉඩ දුන් "William Morrow and Company INC" ආයතනයටත් ඒ ආයතනය සඳහා කළ නාම මාතු ගෙවීම මා වෙනුවෙන් කළ හසුලින් කේසි මහතා ට හා "Association for Research and Enlightenment INC" ආයතනයටත් මගේ කෘතඥතාව පළ කළ යුතු ය. (හසුලින් කේසි, එඩ්ගා කේසිගේ පුතෙකි. ඒ ආයතනය, එඩිගා කේසිගේ තොරතුරු වැනි දේ පරිසෂා කිරීමට පිහිටුවා ගන්නා ලද්දෙකි.)

මේ දෙවන මුදුණයේ දී ශුද්ධි පතු බලා දීමෙන් ශාස්තුාචාර්ය දොඹවල විජයඤාණ ස්ථවීරයන් වහන්සේ ද ශාස්තුාචාර්ය අතුරුවල සෝමානන්ද ස්ථවීරයන් වහන්සේ ද ශාස්තුාචාර්ය එච්. පී. පියදාස මහතා ද මට උපකාර කළහ.

මා හදා වඩා ගත් සියලු ගුරුවරු දෙමාපිය වැඩිහිටියනට ද පින් දෙමින් මේ පොත මගේ පුවුජපාචාර්ය මහෝපාධපාය ගොඩගම සිරි පඤ්ඤානන්ද මාහිමියනට ද පිළිගන්වමි.

"සබබේ සත්තා භවන්තු සුබිතත්තා"

සියලු සත්ත්වයෝ සැපවත් වෙත්වා.

පරිවර්තක

පණ්ඩිත කන්නිමහර සුමංගල හිමි (B.A.)

සිරිසුමන පිරිවෙන, රත්නපුර. 1972.10.01

#### තෙවන මුදුණයට වචනයක්

"සංසාර මන්දිර" නමින් මව්සින් සිංහලයට නඟා පළ කරන ලද ජිනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවියගේ "Many Mansions" නමැති පොත දැන් සිංහල පාඨකයන් අතර ඉතා පුසිද්ධ ය. එහි දෙවන සංස්කරණයේ පිටපත් සියල්ල ඉවර වී වසර හතරක් පමණ ගත විය. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙකුන් පොත ගැන විමසීම් කළ නමුත් මට ඔවුන්ගේ ඉල්ලීම් සපුරාලිය නොහැකිව තිබිණි. මේ අතර මරදානේ රත්න පොත් පුකාශකයෝ පොත පුකාශනය කිරීමට ඉදිරිපත් වූහ. මම ඔවුනට මේ පොත පිළිබඳව මට තිබුණු සියලු හිමිකම් පවරා දුනිමි.

මුල් පොතට "Many Mansions" යන නම යෙදුවේ කවර හෙයින් ද යනු මෙහි 24 වන පරිවිඡේදයෙන් හෙළි වෙයි. මන්දිර යන අරුත ඇති "Mansions"යන වචනය යොදා ඇත්තේ ඉඟියෙන් ශරීරයන් අදහස් කර ගෙන ය "Many Mansions" යන නාමයෙන් එක ම පුද්ගලයා නොයෙක් ජන්මයන්හි දී විවිධ ශරීර ඇති ව උපදින බව අදහස් කෙරෙයි. මේ නාමය බයිබල් පාඨයක් අනුව යොදන ලද්දකි. මේ නාමයේ සිංහල පරිවර්තනය "අනේක මන්දිර" යයි ගත හැකි ය. එහෙත් මේ නාමය සිංහල පාඨකයනට අනුචිත යයි හිතා "සංසාර මන්දිර" යන නම යෝජනා කරන ලද්දේ මුල් පොත වර්ණනා කොට එය කියවීමට මා පෙළඹ වූ මා හිතවත් පණ්ඩන බලන්ගොඩ පඤ්ඤාවංස ස්ථවීරයන් විසිනි. සිඑමිණ පුවත් ' පතෙහි පළ කළ විවේචනයක දී එකල අනුරාධපුර ධර්ම්‍රීඨාධිපති ව වැඩ සිටි අති පූජන පණ්ඩිත ඉඳුරුවේ උන්තරානන්ද මහා නායක ස්වාමීන් වහන්සේ ද සිංහල බෞද්ධ පාඨකයන් උදෙසා ඒ නාමයේ ඇති යෝගනත්වය අනුමත කළහ.

මේ පොතේ කතුවරිය විස්කොන්සින් විශ්ව විදහාලයෙන් මනෝවිදහාව පිළිබඳ ආචාර්ය උපාධිය (Ph.D) ලබා පුනර්ජන්මය පිළිබඳ පරීක්ෂණ කටයුතුවල යෙදුණු ජිනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවියයි. මේ පොත සකස් කර ඇත්තේ එඩිගා කේසි නම් ඇමරිකානුවා විසින් යෝගිඥානයක් බඳු ඥානයෙකින් රෝගීන් හා වෙනත් දුංඛිතයන් දහස් ගණනක් පිළිබඳ ව කර ඇති පුකාශනයන් පරීක්ෂා කොට බලා ඒවා විවරණය කිරීම් වශයෙනි. එඩිගා කේසිගේ කාර්යය පිළිබඳ තවත් තොරතුරු මේ පොතින් ම විශේෂයෙන් ම 2, 3 යන පරිච්ඡේදවලින් බලාගත හැකි ය.

මුල් සංස්කරණයෙහි දී සඳහන් කරන ලද පරිදි මෙතරම් තදින් මා සින් ගත් වෙනත් තනි පොතක් මට කියවන්නට ලැබී නොතිබිණි. බෙහෙවින් ම මා සින් ගත්තේ මෙහි දක්වා ඇති කර්ම විපාක විස්තරය. මෙහි ඇතැම් කොටස් කියවන විට ධම්මපදය, භගවත් ගීතාව වැනි පොත් කියවන විට ඇති වන සන්සුන්කම වැනි සන්සුන්කමක් සිතේ ඇති වෙයි. ජීවිතයේ ඕනෑ ම පුශ්නයකට සැලකිය යුතු පිළිතුරක් මේ පොතින් ලබා ගත හැකි ය. මෙහි දක්වා ඇති වින්තන තුමය අනුගමනය කිරීමෙන් මිනිසුනට ඇති වන චෛතසික දුක්වේදනා බෙහෙවින් අඩුකර ගත හැකි ය. ස්වී පුරුෂ, ගිහි පැවිදි හැම දෙනා විසින් ම කර්මය ස්වකීය කොට ඇති බව නිතර මෙනෙහි කළ යුතු යයි බුදුරජාණන් වහන්සේ ද වදාරා තිබේ. මේ බෞද්ධ චින්තන කුමය ලොව පුරා මිනිසුන්ගේ සිත් වල තහවුරු වුවහොත් ලෝකයේ ඇති චෛතසික දුක්වල පුමාණය විශාල වශයෙන් අඩු වනු ඇත.

බෞද්ධයකුට එකඟ විය නොහැකි අදහස් ද මේ පොතෙහි දක්නට ලැබෙනු ඇත. කතුවරිය විසින් ම පෙන්වා ඇති අයුරු කිස්තියානි පරිසරයක හැදී වැඩී සිටි එඩගා කේසි තම තොරතුරු දී ඇත්තේ කිස්තියානි ධර්මයට හුරු වචනවලිනි. ඔහු බෞද්ධ පරිසරයක හැදී වැඩී සිටියා නම් මේ අදහස් මීට වඩා වෙනස් අයුරකින් පවසනු ඇත. මේ නිසා කේසිගේ "දෙවියන් වහන්සේ" වෙනුවට බෞද්ධයනට "ධර්මය" යනු යොදාගත හැකිය බෞද්ධයාගේ ධර්මය දේව ආගම්වල එන දෙවියන් වහන්සේ ලෙසින් ධර්මචාරී පුද්ගලයා ආරක්ෂා කරයි. සතා වශයෙන් ම බෞද්ධයාගේ ධර්ම සංකල්පය දේව ආගම් වල එන දේව සංකල්පයට වඩා බෙහෙවින් උසස් බව පෙන්වා දිය යුතු ය. ඇතැම් කිතුනුවෝ බුදු දහම වැරැදී ලෙස තේරුම් ගෙන බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිතිවන් පා ඇති නිසා උන්වහන්සේගෙන් වත්, නිර්වාණය හුදු තත්වයක් නිසා එයින් වන් බෞද්ධයන්ට පිහිටක් නැතැයි කියති.

බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑවාට උන්වහන්සේ වදාළ ධර්මය පිරිනිවන් පා නැත.

අංගුත්තර නිකායේ වතුක්ක නිපාතයේ අග්ගප්පසාද සූතුයෙහි දක්වා ඇති පරිදි අගු ධර්ම දෙකක් ඇත. ඒ දෙක නම් නිර්වාණය හා ආර්ය මාර්ගයයි. නිතා වූ පරම සුවය නිර්වාණයයි. ආර්ය මාර්ගය නම් නිර්වාණය මතු කර ගැනීමට අනුගමනය කළ යුතු මාර්ගයයි. ආර්ය මාර්ගයේ මුල සම්මා දිට්ඨියයි. සම්මා දිට්ඨිය නිසා ආර්ය මාර්ගයේ සෙසු අංග ඇති වන බව මජ්ඣිම නිකායේ මහා වන්නාරිසක සූතුයේ කියා තිබේ.

විදර්ශන සමාසක් දෘෂ්ටිය යයි කියා ඇත්තේ මේ ආර්ය මාර්ගයේ මුලට ඇති සම්මා දිව්යියයි. විදර්ශන සමාසක් දෘෂ්ටිය නම් පඤ්චස්කන්ධය කවදා හෝ විනාශ වන නිසා අනිතාප යයි ද අනිතාස වන සැපත පවා නිතාස වූ පරම සුවය වන නිර්වාණයට පහත් නිසා ද උපාදාන නම් වන බලගතු කෘෂ්ණාවට අරමුණු වන පඤ්චස්කන්ධ සුවය නොලැබෙන විටත් ලැබී තිබී විනාශ වන විටත් ශෝකයට හේතු වන නිසාත් දුක් යයි ද මිනිසාට අසාරාර්ථයෙන් අනාත්ම යයි ද සාරය වන්නේ නිතාස වූ පරම සුවය වන නිර්වාණය යයි ද දකීම ය.

මේ සම්මා දිට්ඨිය ඇති කරගත් පුද්ගලයාට ආර්ය මාර්ගයේ සෙසු අංග ඇති වීම ධර්මතා වශයෙන් සිදුවන්නකි. කොතෙක් අංග කවදා ඇති වනවා ද යන්න තීරණය වන්නේ ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ ඥාන ශක්තිය අනුව ය.

එක ම දේශනාවකට කන් දී සිටින ඇතැම් පුද්ගලයෝ රහත් වෙති. සමහරු අනාගාමී වෙති. සමහරු සකෘදාගාමි හෝ සෝතාපන්න හෝ වෙති. තවත් සමහරු පෘථග්ජන භාවයේ ම රැඳි සිටිති. මේ වෙනසට හේතුව ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ ඥාන ශක්තියේ ඇති වෙනසයි.

රෝහිතස්ස සූතුයෙහි කියා ඇති පරිදි දුකට ඇතුළත් වන කාමලෝක රූප ලෝක අරූප ලෝක යන තුනත් ඒ ලෝක ඇති වීමේ හේතු වන තෘෂ්ණාව හා අව්දහාවත් ලෝක උත්තර වූ නිර්වාණයත් මේ නිර්වාණයට යන මාර්ගයත් යන මේ සියල්ල බහියක් පමණ වූ මේ කලේබරය තුළ ම ඇත. එහෙත් බුදු බණ තේරුම් තොගත් පෘථග්ජනයා මේ බව තොදනී. ඔහුට නිර්වාණය අවිදපා නීවරණයෙන් වැසී තිබේ. ඒ නිසා ඔහු ඊට පිටින් ඇති කවදා හෝ විතාශ වන පඤ්චස්කන්ධය සාර යයි සිතා ගෙන ඒවාට ඇලී සිටී. ඒවා නොලැබී යන විටත් ලැබී තිබී විනාශ වන විටත් ශෝක කරයි. ශෝකයේ හෙවත් චෛතසික දුකේ හේතුව තෘෂ්ණාවයි. තෘෂ්ණාවේ හේතුව අවිදහාවයි. මේ කියන අවිදහච නම් දූනට ම තමා තුළ නිර්වාණය ඇති බව නොදුනීමයි. චෛතසික දුක නැති කර ගැනීමට නම් තෘෂ්ණාව නැති කළ යුතු ය. තෘෂ්ණාව නැති කිරීමට නම් අවිදහාව නැති කළ යුතු ය. පටිච්චසමුප්පාදයෙන් ඉගැන්වෙන්නේ මේ කරුණයි. චෛතසික දුක නැති කර ගැනීමට අව්දසාව පහ කර ගත යුතු ය.

නුවණ මඳ පුද්ගලයන්ට මේ විදහව මුලින් පහළ වන්නේ විශ්වාසයක ස්වරූපයෙනි. ධර්ම පුසාද, විදර්ශන සමාක් දෘෂ්ටි යන නම්වලින් හැඳින්වෙන්නේ මේ විශ්වාසයයි. පුසාදය සැලෙන්නට වුවහොත් පුඥාව නො වැඩෙයි.

#### "පරිවිලව පසාදස්ස පඤ්ඤා න පරිපූරනී"

යන්නෙන් කියැවෙන්නේ එයයි. ඒ නිසා පුසාදය සැලෙන්නට නොදී නිතර නිතර මෙනෙහි කරමින් වැඩිය යුතු ය. මෙසේ මේ ධර්ම පුසාදය වැඩීම නිසා පුඥාව සම්පූර්ණ වෙයි.

මේ අයුරින් බෞද්ධයාගේ උත්තම ධර්මය වන නිර්වාණය, බාහිර ධර්මයක් නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය. අන්තිමට බලන විට බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීමට අනුව තමාත් ධර්මයත් දෙකක් නො වන බව පෙනී යයි. එහෙත් දේව ආගම්වල එන දෙවියන් වහන්සේ තමාගෙන් අනා වූ පුද්ගලයෙකි. මිනිසා හොඳ කළ යුත්තේ දෙවියන් වහන්සේගෙන් තෑගි ලබා ගැනීමට ය. නරක නොකළ යුත්තේ දඬුවමින් බේරීමට ය. දේව ආගම්වල දී හොඳ නරක නිශ්චය කළ යුතු වන්නේ දෙවියන්ගේ කියමනට අනුව ය. එහි දී මිනිසාගේ බුද්ධියට තැනක් නැත. දේව ආගම්වල දී මිනිසුන් හික්මවන්නේ තිරිසනුන් හික්ම වන්නාක් මෙන් දඬුවම හා තහාගය මුල් කර ගෙන ය. බුදුසමය මිනිසා හික්මවන්නේ ඔහුට සමාක් දෘෂ්ටිය ඇති කරලීමෙනි. නියම බෞද්ධයා පවින් වැළකිය යුත්තේ හය නිසා නොවේ. පාපය සිත අපවිතු කර ගැනීමකි. සිත රෝගී කර ගැනීමකි.

කේසි ආත්මයක් ගැන ද කියයි. බෞද්ධ අනාත්මවාදය වරදවා තේරුම් ගෙන සිටින ඇතැම් බෞද්ධයෝ ආත්මය යන වචනය දුටු පමණින්ම බිය වෙති. පොට්ඨපාද නම් පිරිවැජියා ආත්මයත් සංඥාවත් එකක් ද දෙකක් ද යන පුශ්නය බුදුරජාණන් වහන්සේ ගෙන් ඇසූ බව පොට්ඨපාද සූතුයෙහි සඳහන් වෙයි. එවීට බුදුරජාණන් වහන්සේ 'එකක් හෝ දෙකක් වන්නට ආත්මය කියා දෙයක් තිබිය යුතු ය. ආත්මය කියා දෙයක් නැති කල ඔබේ පුශ්නය අර්ථවත් වන්නේ කෙසේ දයි' අසා නැත. උන් චහන්සේ අසා ඇත්තේ පොට්ඨපාද අදහස් කරන ආත්මය කුමක් ද කියා ය. පොට්ඨපාද පිළිවෙළින් 1. ඕලාරික ආත්මය 2. රූපී මනෝමය ආත්මය 3. අරුපී සංඥාමය ආත්මය යන ආත්ම තුන දක්වා තිබේ. ඒ හැම ආත්මයක් සම්බන්ධයෙන් ම ආත්මය තිබිය දී විවිධ සංඥා ඇතිව නැති වන නිසා ආත්මයන් සංඥාවත් දෙකක් වන බව බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාරා තිබේ. මේ සූතුයෙහි ම මේ ආත්මවල එකිනෙකට ඇති සම්බන්ධය කිරි, දීකිරි, චෙඬරු, ගිතෙල් ආදියේ සම්බන්ධය බඳු බව දක්වා තිබේ.

නිරෝධ සමාපත්තියට සම වදින **රහතන් වහන්සේ** කෙනෙකුන් අනුකුමයෙන් පසු කරන අවස්ථාව ගැන සලකා බලන විට ද මේ ආත්මයන්ගේ එකිනෙකට ඇති සම්බන්ධතාව සිතා ගන හැකි ය. ඇස ආදී වූ ඉඳුරන්ගෙන් රූපාදී අරමුණු ගන්නා විට කියාත්මක වන්නේ කාම ලෝකයට හිමි ඕලාරික ආත්මයයි. රූපධාානවල දී කියාත්මක වන්නේ රූප ලෝකයට හිමි රූපී මනෝමය ආත්මයයි. අරූප ධාානවල දී කියාත්මක වන්නේ අරූපී සංඥාමය ආත්මයයි.

ආත්මය යන වචනයේ මූලික අර්ථය හුස්ම යනු ය. එහි
දාර්ගනික අර්ථය සාරය යනු ය. මේ දාර්ගනික අර්ථයේ දී ආත්ම
ශබ්දය ගුණවාවක වචනයක් මිස නිශ්චිත වස්තු වාචක වචනයක්
නොවේ. එය යොදන්නාගේ දෘෂ්ටියට අනුව ඔහු වටිනවා යයි
සිතන ඕනෑ ම දෙයකට යෙදිය හැකි ය. භෞතිකවාදියා සාරය
වශයෙන් සැලකුවේ දේහයයි. ඔහුට දේහාත්මවාදියා යයි කියා
ඇත්තේ මිනිසා ය. ආත්මය නිතා විය යුතු ය යන්න හැම
ආත්මවාදියකු ම පිළිගත් මතයක් නොවී ය. සියලු උච්ඡේදවාදීන් ද
ආත්මවාදියකු ම පිළිගත් මතයක් නොවී ය. සියලු උච්ඡේදවාදීන් ද
ආත්මවාදියක් බව බුන්මජාල සූතුයෙන් පෙනී යයි. ආත්ම දෘෂ්ටිය
සක්කාය දෘෂ්ටියේ ම පුභේදයක් බව තේරුම ගත් විට ඇතැම්
බෞද්ධයන් ආත්මවාදය සම්බන්ධයෙන් ඇති කර ගෙන තිබෙන
මීථා මත ඉවත් කර ගත හැකි ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ යමකුට
අනාත්ම යයි කීමෙන් අදහස් කළේ එය නැති බව නොව එය
අසාර බව ය. බෞද්ධ ඉගැන්වීම අනුව සාරය වන්නේ නිර්වාණය
පමණී. එය ද මේ කල්ප වරයෙහි ම ඇත.

බොහෝ අාගම්වල ආත්මය වශයෙන් සලකා ඇත්තේ රූපී මනෝමය ආත්මයයි. කිතුනු සමයෙහි ද ශුද්ධාත්මයා යන්නෙන් අදහස් කොට ඇත්තේ මෙය බව පෙනේ. පාලි සූතු දේශනාවල දී ගර්භාවතාන්තිය ද විඤ්ඤාණය සහිත වූ මේ ආත්මයයි. මෙය මරණයෙන් පසුව ද පූර්ව ආත්ම භාවයේ ස්වරූපය ඇතිව හැසිරෙන බව සිතන්නට කරුණු තිබේ. සාමානායෙන් මනැසට නො පෙනෙන මෙය දිවැසට පෙනෙන බව සිතන්ට කරුණු තිබේ. චතුප්පාත ඤාණ ලාභීන්ට මෙය විෂය වන බව සූතු දේශනාවලින් පෙනී යයි. ඇතැම් විශේෂ අවස්ථාවල දී මේ මනෝමය ගන්ධබ්බයා මනැසට ගොදුරු වීම පිළිබඳ පුවත් ද විවිධ සංස්කෘතිවලට අයත් මිනිසුන් අතර පවතී. සාමානා මිනිසුන් අවතාර යයි හඳුන්වත්නේ මේ ආත්මය යයි සිතිය හැකි ය. මනස නමින් හැඳින්වෙන්නේ පසු කල අභිධර්ම පොත්වල හෘදය වස්තුව යයි වරදවා ගෙන ඇති සියුම් රූපයකි. විඤ්ඤාණය පවතින්නේ මෙය ආශුය කර ගෙන ය. අලුත් ආත්මභාවයක දී එහි හැඩය වෙනස් වෙයි. මෙය ද අනාත්ම යයි කීමෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ අදහස් කෙළේ එය නැති බව නොව එය ද අසාර බව ය.

සංසාර මන්දීරයෙහි එන අදහස්වලට පාඨකයාට එකඟ විය නොහැකි අවස්ථාවල දී පවා ඒවා එක් වර ම ඉවත නොදමා ඒ ගැන සිතා බැලීම වටී. කේසි ම පිළිගෙන ඇති පරිදි ඔහුගේ තොරතුරු වැරදී ගොස් තිබෙන්නට ද ඉඩ තිබේ. මෙහි දී පාඨකයාට මජ්සධීම නිකායේ මහා කම්ම විභංග සූතුය ගැන මතක් කර දීම සුදුසු ය. ඇතැම් මහණ බමුණන් තමනට පෙනෙන කරුණු ස්වල්පයක් පදනම් කොට ගෙන කර්ම විපාක පිළිබඳව වැරදි නිගමනවලට බසින බවත් තථාගතයන් වහන්සේගේ කර්ම විභංග ඥානය ඉතා ගැඹුරු බවත් ඒ සූතුයෙහි කියා තිබේ.

කේසිගේ දකීමට අනුව මිනිස්සු තිරිසන් සතුන් ලෙසත් තිරිසන් සත්තු මිනිසුන් ලෙසත් නුපදිති. ඇතැම් සූතු දේශනාවලට අනුව මෙය වැරැදි මතයක් බව කිව යුතු ය. සමහර විට මෙබඳු කරුණුවල දී කේසිට තම විඤ්ඤාණය අවශා තරමට සියුම් කර ගත නොහැකි වූවා විය හැකි ය.

එක් අතෙකින් බලන විට නූගත් ගම්බද උපාසිකාචකට පවා අමුතුවෙන් උගත යුතු දෙයක් මේ පොතෙහි නැතැයි කිව හැකි ය. තවත් අතෙකින් බලන විට මහා පණ්ඩිතයන් විසින් පවා ගැඹුරින් සිතා බැලිය යුතු මත රාශියක් මේ පොතෙහි ඇතැයි කිව හැකි ය. සාමානා බෞද්ධ මතයට අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබීමේ එක්තරා යාන්තික ගතියක් තිබේ. මේ පොතෙහි එන විස්තරයට ' අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබෙන්නේ එමගින් කාරකයා හොද අතුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබෙන්නේ එමගින් කාරකයා හොද අතට හරවනු සඳහා ය. දන් මම මුල දී සිටියාට වඩා මේ අදහසට පක්ෂ වෙමි. මේ පොතෙන් ලැබෙන පණිවිඩය අත්තනගලු වංසයෙහි මෙසේ ගාථාවකින් දක්වා තිබේ. "බෙදෝ විපත්තීසු පටිකිුයා න තස්මා න දිනප්ප කතිං හජෙයා පඤ්ඤානු ඨානං විරියං වදන්ති සම්බත්ථ සිද්ධි ගහණග්ග හත්තථං"

(විපත්තීන්හි දී බේදයට පැමිණීම ඒ විපත් පිළිබඳ පිළියමක් නොවේ. එහෙයින් ඒ පහත් තත්ත්වයට නොවැටෙන්න. සියලු යහපත් දේ ලබා ගැනීමේ උතුම් අත වශයෙන් (පණ්ඩිතයන් විසින්) හඳුන්වා දෙනු ලබන්නේ පුඥාව අනුව ගිය වීර්යයයි.)

භෞතික විදහවන් ගුරු කොට ගන්නා වූ නවීන මිනිසා පැරණී ආගම්වල එන කර්ම විපාක විස්තර ඒ අයුරින් ම පිළිගැනීමට මැලි වෙයි. අද සිටින බෞද්ධ දරුවන් පවා ඔවුන්ගේ ගුරු දෙමාපියන් පිළිගන්නා තරමට පරලොවත් කර්ම විපාකත් පිළිගැනීමට සූදානම් නැත. මේ පොතෙහි වටිනාකම ඇත්තේ ඔවුනට පවා බොහෝ දුරට ඒත්තු යන අයුරින් පුනර්ජන්මවාදයත් කර්මවාදයත් ඉදිරිපත් කොට තිබීමෙහි ය. මගේ පිළිගැනීමට අනුව මේ වාද දෙක මහජනයාට ඒත්තු යන අයුරින් ඉදිරිපත් කිරීම මනුෂෳ පුජාව කෙරෙහි කරුණාව ඇත්තවුන්ගෙන් ඉටුවිය යුතු සේවයකි.

බෞද්ධ කර්මවාදය වරදවා වටහාගත් ඇතැම් අය ඒ නිසා මිනිසුන් උදාසින වනවා යයි සිනති. මෙය මීථාා දෘෂ්ටියකි. බෞද්ධ කර්මවාදයෙන් වර්තමාන කර්ම අහිත කර්මවල විපාක වශයෙන් නො ඉගැන්වෙයි. වර්තමාන කුශල කර්ම නිසා අතිත අකුශල කර්ම විපාක ද මඳ වශයෙන් හෝ අඩුකර ගත හැකි බවත් අනාගතයෙහි යහපත් විපාක ලබා ගත හැකි බවත් බෞද්ධ කර්මවාදයෙන් ඉගැන්වෙයි. මේ නිසා එයින් මිනිසා ධෛර්යවත් කොට සමාජයට හිතකාරී පුද්ගලයකු බවට පත් කරන බව අවධාරණයෙන් කිව යුතු ය.

පරහිතකාමී පුද්ගලයා මිනිසුන්ට මෙලොව දී පැමීණෙන දුක් පමණක් නොව පරලොව දී පැමිණෙන්නට ඇති දුක් ද ඉවත් කරන්නට උත්සාහ ගත යුතු ය. මිථපා දෘෂ්ට් ඇත්තෝ මිථපා දෘෂ්ටී නිසා ම වැඩියෙන් පව් කොට වැඩියෙන් දුක් ලබති. මේ පොතෙන් නවින විදහාව ගුරුකොට ගත් නවින ලෝකයට ගැළපෙන අයුරින් පවට හේතුවන මිථනා දෘෂ්ටි රාශියකට පහර චදී. දනට නවින විදහාව ඒක පාක්ෂික වී ඇති බව පෙනේ. මේ පොතෙහි නවින විදහාව සම්පූර්ණ කර ගත හැකි අයුරු පෙන්වා දෙනු ලැබේ. මෙය මේ පොතේ ඇති විශේෂ අගයෙකි.

මා මේ සිංහල පරිවර්තනයෙන් බලාපොරොත්තු වූයේ මට පුළුවන් තරමින් මුල් පොතේ අදහස් නිවැරදිව සිංහල පාඨකයන් හමුවෙහි තැබීමයි. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙක් ඒ සිංහල පරිවර්තනයේ ඇතැම් කොටස් තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර බව කීහ. එහෙයින් දෙවන සංස්කරණයෙහි දී ඒ දුෂ්කරතාව මග හැර වීමට යත්න දරීම්. ඒ පුයත්නය සාර්ථක වූ බව පෙනී ගිය හෙයින් මේ තෙවන මුදුණයේ දී අමුතු සංස්කරණයක් නො කෙළෙමි.

මේ පොතෙහි තරු ලකුණින් දක්වෙන අධෝලිපි මුල් පොතේ ම තිබුණු ඒවා ය. ඉලක්කම්වලින් දක්වෙන අධෝලිපි යොදන ලද්දේ පරිවර්තකයන් විසිනි.

"යාඛ්ලබ් යන්නා නවන්තු යුඛ්තත්නා"

පණ්ඩිත කන්නිමහර සුමංගල හිමි

වේඑවනාරාමය, කන්නිමහර, වතුරුගම.

#### සිව් වන මුදුණයට වචනයක්

පෙර අපර දේදිග භාෂා ශාස්තු විෂයයෙහිත් සමය සමයාන්තර විෂයයෙහිත් තුලනාත්මක දනුමක් හිබූ අතිපූජප පණ්ඩිත කන්නිමහර සුමංගල හිමිපාණෝ අධිගමලාහි බෝධිසත්ව ගුණෝජේත බුද්ධානුමත පුවීණ පඬිරුවනකි. එතුමාණෝ අතිවිශිෂ්ට ගණයේ බුද්ධිමත් චින්තකයෙකි. දාර්ශනිකයෙකි. බුදුරජාණන් වහන්සේ සිය ශාවකයන්ට ලබා දුන් සිතිමේ විමසීමේ නිදහසින් උපරිම පුයෝජනය ගෙන අතිශයින් ම සතුවට පත් වූ ආර්ය පුතුයෙකි. රාජකීය පණ්ඩිත අතිපූජප හේන්පිටගෙදර ඤාණසීහ හිමිපාණෝ මෑත ඉතිහාසයේ බුදුදහම ගැන මනා අවබෝධයකින් යුතුව සිතා විමසා අන්තගාමී නොවී අභීතව සතහ එළි කළ අති දුර්ලභ ගණයේ පඬිරුවනකි. අස්මදාචාර්ය අතිපූජන කන්නිමහර සුමංගල පඬිවරයාණෝ උන්වහන්සේගේ අතිජාත පුතුයෙකි. සිය පුතු සුමංගල හිමියන් චීමර්ශනයෙන් හා විචක්ෂණයෙන් තමන්ටත් වඩා ඉදිරියෙන් සිටින බව ගරු හේන්පිටගෙදර පඬිහිමිපාණන් පවා නිහතමානීව පිළිගත් බව පුකට ය.

පූජා පණ්ඩිත සුමංගල ස්වාමීන් වහන්සේගේ විමර්ශනය තුළින් මතු වූ ඇතැම් බුද්ධ දේශිත ධර්ම කරුණු සමහරක් සම්පුදාය ම සතාය යයි පිළිගෙන සිටින ධර්මධරයන් තුළ ද සැහෙන ආන්දෝලනයක් ඇති කළේ ය.

පූජා කන්නිමහර සුමංගල ස්වාමින් වහන්සේ පුවිණ පඬිවරයෙකි. පේරාදෙණියේ ලංකා විශ්ව විදහලයේ දශීනය පිළිබඳ උපාධි ලත් උත් වහන්සේ විදෙපාදය විශ්ව විදහලයේ බාහිර කථිකාචායදීවරයකු වශයෙන් කලක් සේවය කළහ. කොළඹ මරදානේ ශී ලංකා විදහලයේ ආචාර්යවරයකු හැටියටත් මුද්දුව ශී සුමන පිරිවෙනේ පරිවෙණාධිපතීන් වහන්සේ හැටියටත් කලක් ම අධාශපන සේවයෙහි ද නිරත ව සිටියහ.

රාජා භාෂා දෙපාර්තමේන්තුවේ සිංහල පරිවර්තන කාර්යයන්ට සහාය වූ උන්වහන්සේ සම්භාවනිය දාර්ගනික කෘති කිහිපයක් ම සිංහලයට පරිවර්තනය කළහ. මුදුණයෙන් පළ නොවූ උන්වහන්සේ ගේ පරිවර්තන කෘති රාශියක් ම ඇත. ඒ අතර විල්හෙල්ම ශයිගර් පඬිවරයාගේ පාලි සාහිතාය සහ වශකරණය නම් වූ අගනා කෘතිය ද වේ.

පාලි භාෂා විමර්ශනය සහ අවුල් දිට්ටිය නමින් පළ ව ඇති කෘති මුන්වහන්සේගේ විශිෂ්ට පර්යේෂණ ඥානයත් පුබල විචාර ශක්තියත් මැනැවින් හෙළි කරයි.

මරණයෙන් පසු කුමක් සිදුවේ ද යන පුශ්නයට මෝරි බේරන්ස්ටයින්ගේ The Search for Bridey Murphy නම් කෘතියෙහි සිංහල පරිවර්තනය වන බුයිඩේ මෑර්ෆි සහ අන්තරාභවය නමැති පොතින් ඇතැම් නවින පරීක්ෂණ අනුවත් බෞද්ධ සූතුාන්ත දේශනා අනුවත් සලකා බලා පිළිතුරු දීමට උත්සාහ දරා ඇත. ඒ පොත ද නව මුදුණයකින් පාඨක ඔබ අතට ළඟ දී ම පත් වනු ඇත.

මේ ගුන්ථ අතර දනට පාඨකයා අතව පත් වී ඇති කෘතින්ගෙන් ජනපුිය ම කෘතිය බවට පත් වී ඇත්තේ ඇමරිකානු දිවැසින් දුටු කර්මය හා පුනර්භවය හෙවත් ඇමරිකානු ගත් කතුවරියක වන ජනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවියගේ "Many Mansions" නම් කෘතියෙහි සිංහල පරිවර්තනය වන සංසාර මන්දිර යයි. "Many Mansions" යන්නෙහි තේරුම අනේක මන්දිර නම්. සත්ත්වයා අනේක වාරයක් අනේක දුක් විදිමිත් පසුවන සසරට පැමිණීමට හේතුවන කර්ම සංකල්පය ගැන සලකා පණ්ඩිත සුමංගල හිමියන් මෙම ගුන්ථයට සංසාර මන්දිර යයි නම් කරන්නට ඇත. එය ඉතා ම අර්ථාන්වීන නාමයක් බව පෙනේ. මේ පොත තව මුදුණද්වාරයකින් එළි දක්වා ඔබ අතව පත් කිරිමට මූලික වූ රත්න පොත් පුකාශකයෝ හි අධිපති ව සිටි දිවංගත එල් ගුණරත්න මැතිතුමාටත් මේ පොතෙහි කර්තෘවරයාණන් වූ මාගේ ගුරු දෙවි පූජා පණ්ඩිත කන්නිමහර සුමංගල හිමිපාණන්ටත් නිවන් සුව අත්වේවා !

> කන්නිමහර සුමංගල හිමිපාණන් වහන්සේගේ ධම්ශිෂා රාජකීය පණ්ඩිත,

> > කන්නිමහර චේඑවනාරාමාධිපති, නුපිටකවේදි පූජ**ප වතුරුගම නන්දසිරි ස්ථවිර**

## 1

### අසිරිමත් හැකියාව

මිනිස්සු උපදිති, දුක් විඳිති, මැරෙති, මේ වචන කීපයෙන් වරක් එක් නැණවත් මිනිසකු මුඑ මනුෂූූූූ වර්ගයාගේ ම ඉතිහාසය සැකෙවින් දක් වූ බව ඇනටෝල් fපුාන්ස් <sup>1</sup> විසින් කියා ඇති කථාන්තරයෙක සඳහන් වෙයි.

මිනිසුන්ගේ දුක් විදීම පිළිබඳව කියන ලද වෙනත් කථාන්තරයෙක් ද ඇත. එය මීට වඩා පැරණි ය. මීට වඩා අර්ථවත් ය. එය නම් තරුණ සිදුහත් කුමරා පිළිබඳ කථාන්තරයයි. සමෘද්ධිමත් භාරතීය නරපතියකු වූ මෙතුමාගේ පියා තම පුතුට ලොව ඇති දුක් ගැන දන ගන්නට නොලැබෙන සේ ඔහු හදාවඩා ගන යුතු යයි සනිටුහන් කොට ගෙන සිටියේ ය. ඒ නිසා තුරුණු වියට පත්වන තුරු ම සිදුහන් කුමරා ජීවත් වූයේ සෙසු ලොවින් වෙන් කරන ලද පියකරු පරිසරයෙක ය. මාලිගයේ පවුරුවලින් ඔබ්බට පා නොතැබූ ඔහුට රුමත් කුමරියක් ආවාහ කොට දෙනු ලැබුවා ය. තම බිසොවුන් සමග අතිශය පිතියෙන් වුවත් බාහිර ලෝකය පිළිබඳව කුහුලින් කල්

l. පුංගු ජාතික ලේඛකයෙකි.

ගෙවූ තරුණ සිදුහත් කුමරාට දිගු කලක් යන තුරු ම මාලිගයේ මුරකරුවන් මඟ හරවා ජනාකීර්ණ නගරය පසු කොට ගමන් කිරීමට ඉඩක් නොලැබිණි.

දෙවයෝගයකින් මෙන් සිදු වූ මේ ගමනෙහි දී දක්නට ලැබුණු අරමුණු කුනෙක් ඔහු තුළ තදින් කා වැදී ගියේ ය. මහලු මිනිසකු ද රෝගියකු ද මෘත ගරීරයක් ද දක කම්පාවට පත්, හැඟීම් බහුල මේ කුමරා ඒ බියකරු විපතේ තේරුම කිමෙක් දයි තම රියැදුරාගෙන් ඇසුවේ ය. මේ විපත් තුන මුළු මනුෂා වර්ගයා වෙත ම පැමිණෙන බව දන ගත් කුමරා එයින් අතිශයින් කම්පිත විය. මින් පසු ඔහුට කලින් ගත කළ පුිතිමත් පහසු ජීවිතය අපුසන්න විය. තමා සතු ලෞකික වූ හැම සැප සමපතක් ම අත්හළ එතුමා මිනිසුනට විදීමට සිදු වී ඇති දුක්වලින් ඔවුන් මුදවා ගැනීමේ මාර්ගය සෙවීමට කැප විය. අවසානයේ දී ඒ උත්තමයාණෝ අවුරුදු ගණනකට පසුව බුදු වී වදාළහ. තම පුඥාලෝකය වටහා ගත් උන්වහන්සේ මිනිසුනට මෝක්ෂ මාර්ගය ඉගැන්වීමට පටන් ගත්හ.

ජිවිතයේ තේරුම කිමෙක් ද යනු පැහැදිලි කරුණෙක් නොවේ. එතරම් නොපැහැදිලි දෙයක් සෙවීම සඳහා සිදුහත් කුමරුනට මෙන් අප සියලු දෙනාට ම ජේමය, බලය, ධනය, සුවපහසුව හා ගෘහ බන්ධන සුඛය වැනි දේ අත්හළ නොහැකි ය. එහෙත් අන්තිමේ දී අප සියලු දෙනා විසින් ම නැඟිය යුතු වන පුශ්න සමහරෙක් ඇත. මිනිසුන් දුක් විදින්නේ කවර හෙයින් ද ? දුකින් නිදහස් වීමට ඔවුන් විසින් කළ හැකිව ඇත්තේ කිමෙක් ද ?

සිදුහත් කුමරුන් එතරම් තද කම්පාවකට පත් කළ පීඩාවන්ගෙන් දෙකක් වන ජරාව හා වසාධිය නැති කරන ලද අනාගත යුගයක් ගැන අපේ මනෝරාජා - නවකථාකාර්යෝ බලාපොරොත්තු වෙති. එහෙත් ඉතා දඤ ලෙසින් නවීන භෞතික විදහව භාවිත කිරීමෙන් පවා මිනිසාට තම අන්තිම සතුරා වන ඉරණය පිටු දකිය හැකි බවෙක් තව ම ඒ ගත්කරුවතට පෙනී ගොස් නැත. ලෝවැස්සා කැමැති නම් ලෝකයත් එහි ඇති ධන සම්පත්තිත් වඩා සිහිකල්පතාවෙන් සංවිධානය කිරීමෙන් සියලු දෙනාට ම ආරක්ෂාවත්, සෞඛ්‍යයක්, සාමයක්, සෞත්දර්යයත්, තාරුණයෙන් ලබා දිය හැකි ය. එහෙත් අපට දහසක් අනාරක්ෂා වලටත් දහසක් අන්තරායවලටත් සැපතට හා අභාන්තර සාමයට හා ඇති දසදහසක් තර්ජනවලටත් මුනුණපාන්තට සිදු වී තිබේ. ගින්න හා ජලගැල්ම, වසංගත හා ගුමිකම්පා, රෝග හා වාසන, යුද්ධ හා මනුෂා භාතන යන මේවා අපට ඇති බාහිර තර්ජන වලින් සමහරෙකි. මිනිසාගේ අධාාත්ම ලෝකයෙහි ඇති දුර්වලතා හා අසම්පූර්ණතා ද රාශියෙකි. ආත්මාර්ථකාමය, මෝහය, ඊර්ෂාාව, ද්වේශය හා තෘෂ්ණාව යන දුර්ගුණ, ඒ දුර්ගුණ ඇති පුද්ගලයාටත් ඔහු සමග ජීවන් වන සෙස්සන්ටත් දුක දනවන උල්පත් ය.

සංගීතයේ නැතහොත් සූර්යෝදයෙක සෞන්දර්යයෙන් නැහැවී ගිය විටෙක දී විශ්වයේ හදවතෙහි ආනන්දයකුත් ගැඹුරු අර්ථයකුත් තිබිය යුතු යයි අපට සිතෙයි. එහෙත් අපට කිසියම් පෙනීමක්, කිසියම් දයාවක්, කිසියම් දාර්ශනික විස්මයක් යන්තමෙකින් හෝ ඇති නම් කැරතාවන්ගෙන් ද නො ඉවැසිය හැකි පුාර්ථනා බිඳීම්වලින් ද පිරි ඇති ජීවිතයේ සතහ සිද්ධීවලට පෙරළා පැමිණි විට නො අසා සිටිය නොහැකි දාර්ශනික පුශ්න කොටසෙක් ඇත. නුදු ජීවත්වීමේ පැහැදිලි ලෞකිකාර්ථය හැරුණු විට එයින් ඔබ්බෙහි වූ ජීවිතයේ තේරුම හා පුයෝජනය කිමෙක් දයි සිහිබුද්ධියේ නාමයෙන් ඇසිය යුතු ය. මම කවරෙක් වෙම් ද? මා මෙලොව සිටින්නේ කවර හෙයින් ද ? මා යන්නේ කොහි ද? මා දුක් විඳින්නේ ඇයි ද ? අනෙක් මිනිසුනට මහේත් මට ඔවුන්ගේත් ඇති නියම සම්බන්ධතාව කිමෙක් ද ? විශ්වයේ බලවේගයන්ගේ ඔවුනොවුන් කෙරෙහි වූ මහා වනපාරයට අපේ ඇති පොදු සම්බන්ධතාව කවරේ ද ? අපෙන් ඔබ්බෙහින් අප අවටත් ඇති මහා බලයට අපේ පොදු සම්බන්ධතාවක් තිබේ නම් ඒ කවරේ ද ?

බොහෝ කලෙක සිට මිනිසුන් නැවත නැවතත් මතු කරන්නේ මේ මූලික පුශ්න ම ය. මේවාට උත්තරයක් නැතිව කායික වූ හෝ මානසික වූ හෝ දුක් වේදනා අඩු කිරීම පිණිස යොදනු ලබන හැම තාවකාලික පිළියමෙක් ම අන්තිමේ දී අර්ථ විරහිත වෙයි. දුක් ඇති විය හැකි බව ම විවරණය වන තාක් කිසිවක් විවරණය වී නැත. ඉතාමත් නොවැදගත් වූ කුඩා සතුන්ගේ පවා දුකට ඇති හේතු දක්වන තාක් කිසි ම දෙයකට ඇති හේතු දක්වූවා නොවේ. එතෙක් ජීවිතය පිළිබඳව අපගේ ඇති දාර්ශනිකාවබෝධය ද අසම්පූර්ණ ය.

ආදිතම කාලවල පටන් ඉතාමත් පුාථමික මනුෂායන් විසින් පවා මේ දාර්ශනික පුශ්න නඟා තිබේ. අහසේ ශුී විභූතිය දෙස බැලූ ඔවුනට මිනිසාගේ සටන් හා දුක් විඳීම් පෙනෙන තරම් පහත් හෝ නිරර්ථක හෝ නොවන බව හැඟී යන්නට ඇත. මිනිසා හා නාරකා අතර වූ විශාල ලෝක සම්බන්ධතාවෙක මාර්ගයෙන් ඔව්හු ජිවිතාර්ථයක් පිළිගත්හ. නැතහොත් වනයෙහිදී නොපෙනෙන ශක්තීන් ඇති බව දනී ගිය ඔව්හු මිනිසාත් ඇතුළත් කොට ඇති සෑම ජිවී වස්තුවකට ම ආත්මයක් ඇතැයිද, මේ ආත්මය සුළු කාලයක් පමණක් පොළෝ තලයෙහි දුක් විඳිමින් පැවැත මරණින් මතු වඩා සැපවත් වූ සහනදායක ස්ථානයකට යතැයි ද කියා සිටියහ. නැතහොත් තමන් තුළ වූ හරි වැරැදි පිළිබඳ හැඟීම දුටු ඔව්හු විශ්වයේ හෘදය සාක්ෂායෙහි අති විශාල හොඳක් හා නරකක් ද අනාා කිසියම් දුරස්ථ භූමියෙක දඬුවම හා තෑගි දීමට කැප වූ මහා රාජායක් ද තිබිය යුතු යයි සිතුහ.

මෙබඳු විශ්වාස හා විවරණ දහසෙක් පැවැති ඇත.

මෙවායින් සමහරෙක් දළ ය. සමහරෙක් සියුම් ද සහේතුක ද වේ. ලෝකයේ හැම තැන ම අද මිනිසුන් ජීවත් වන්නේත් දුෂ්කරතාවලට නිර්භීතව මුහුණ දෙන්නේත් එබඳු කිසියම් විවරණයක් සතා යයි සිතා ගෙන ය. සමහරු මහම්මද්ගේ වචනය පිළිගෙන එකක් විශ්වාස කරති. තවත් සමහරු බුදුරද, ගුරුනානක්<sup>1</sup>, මෝසෙස්<sup>2</sup>, යේසුස් නැතහොත් කෘෂ්ණ<sup>3</sup> යන ශාස්තෘවරුන්ගෙන් කෙනෙකුන්ගේ දහමක් පිළිගෙන අනෙකක් අදහති. පැවැත්මේ අවශාතාව හැරුණු විට මනුෂා ජීවිතය පිළිබඳ වෙනත් විවරණයක් නැති බව විශ්වාස කරන්නෝ දහස් ගණනෙකි. තවත් සමහරුන් මේ මොහොතේ සුව පහසුවෙහි ඇලී ගැලී ජීවිත විවරණය ගැන සිතීම පවා නතර කොට ඇත.

කිස්තියානි සම්පුදායයෙහි වැඩුණු අපට මිනිස් දිවියත් දුක් විදීමත් පිළිබඳ වූ අපගේ ම විවරණයෙක් ඇත. ඒ මෙයයි; "මිනිසාට අමරණීය වූ ආත්මයෙක් ඇත. දුක් විදීම දෙවියන් වහන්සේ විසින් අපට දී ඇති පරීකෂණයෙකි. අපට ලැබෙන්නට ඇති තෑග්ග ස්වර්ගයයි; දඬුවම නරකයයි, මෙයින් කුමක් ලැබෙනවා ද යන්න රැදී ඇත්තේ අප මේ ජීවිතයේ ගැටලුවලට මුහුණ දෙන ආකාරය මත ය." අප මේ විවරණය විශ්වාස කරන්නේ ඒ සඳහා කිසියම් සාධකයක් ඇති නිසා නොව අපේ මාපියවරුන් හා ගුරුවරුන් අපට එය උගන්වා ඇති නිසා ය. ඔවුන් ද එය ලබා ගෙන ඇත්තේ ඔවුන්ගේ මාපියවරුන්ගෙන් හා ගුරුවරුන් ලෙසේ අපි බයි.බලය නම් වූ ගුන්ථයෙක ද යේසුස් නම් මිනිසකුගේ ද වචනය තෙක් දිගින් දීගට ආපසු යමු.

I. Guru Nanak ලාහෝරයේ උපන් මෙතෙම ජීවත් වුයේ කි. ව. 1469 - 1538 අතර ය. මෙතෙම නව අාගමෙක ප්‍රතිෂ්ඨාපකයා ය. එය හින්දු මුස්ලිම් යන ආගම් දෙකේ මිශුණයෙකැයි කිව හැකි ය.

 <sup>&</sup>quot;Moses" ප්‍රරාතන ඊශ්‍රායල්වරුන්ගේ නීති සම්පාදකයා ය. බයිබලයේ පරණ තෙස්තමේන්තුවේ මොහු ගැන සඳහන් වේ.

<sup>3.</sup> භගවද් ශීතාවේ එන ශාස්තෘවරයා ය.

බයිබලය සම්භාවතීය ගුන්ථයක් බවත් යේසුස්තුමා මනුෂායකු වුවත් එසේ නැතිව දෙවියන් වහත්සේගේ පුනුයාණන් වුවත් විශේෂ පුද්ගලයකු බවත් වැඩි දෙනා පිළිගන්නවා ඇත. කෙසේ හෝ බටහිර මිනිසා විදහා පුනරුත්ථානයේ <sup>1</sup> සිට පොතක හෝ වේවා පුද්ගලයකුගේ හෝ වේවා වචනයට ගරු කොට පවත්වා ගෙන එන ලද විශ්වාස වැඩි වැඩියෙන් සැක කරන්නට පවත් ගෙන සිටී. විදහාවේ නිර්දය පරීක්ෂණාගාරයේ දී ඔප්පු කළ නොහැකි හැම විශ්වාසයක් පිළිබඳව ම මේ සැකය පවතී.

ටොලම්<sup>2</sup> නම් පුරාතන ගාස්නුඥයා කියා තිබුණේ සූර්යයා පොළොව වටා යන බව ය. ඔහුගේ කියමන පිළිගත් කිතුසසුන එය ම ඉගැන්වී ය. එහෙත් කොප(ර්)නික්ස්<sup>3</sup> විසින් නිපදවා භාවිත කරන ලද උපකරණවලින් සූර්යයා පෘථිවිය වටා නොව පෘථිවිය සූර්යයා වටා යන බව පෙන්වන ලදී. ඇරිස්ටෝටල්<sup>4</sup> නම් ශීක දාර්ශනිකයාගේ මනෝ විදහාව හා සෙසු විදහා කිතු සසුනෙහි තදින් මුල් බැස ගෙන පැවැත්තේ ය. බරිත් වෙනස් වන වස්තු දෙකක් එකවර අත්හළ විට බරින් වැඩි වස්තුව පළමු පොළොවට ළඟාවෙතැයි ඇරිස්ටෝටල් ලියා තිබුණේ ය. එහෙත් පියාහි කුලුන මුදුනේ සිට ගැලීලියෝ ' විසින් කරන ලද සුළු පරීක්ෂණයෙකින් බරින් වෙනස් වන නමුදු පරිමාවෙන් ' සමාන වන වස්තු දෙකක් එකවර අත්හළ විට ඒ දෙක ම එකවර පොළවට ළඟා වන බව පෙන්වා දෙන ලදී. බයිබලයේ එන

මෙයින් අදහස් කරන්නේ 14, 15, 16 යන ශත වර්ෂවල යුරෝපයේ ඇති වූ ඉගෙනීමේ, කලාවේ, සාහිතයයේ හා විදහවේ නැවත නැඟී සිටීමයි.

ගණිත ශාස්තුය, තාරකා ශාස්තුය හා භුමි ශාස්තුය පිළිබඳ ව පුසිද්ධියක් ඉසිලු මෙතෙම කි. ව. 2 වන ශත වර්ෂයෙහි ඇලෙසැන්ඩ්රියාවෙහි ජීවත් වුවෙකි. මොහුගේ මතයට අනුව විශ්වයේ කේන්දය පෘථිවියයි.

කි. ව, 1473 - 1543 අතර ජීවත් වූ පෝලන්ත තාරකා ශාස්තුඥයෙකි. පෘථිවිය සූර්යයා වටා යන බව මුලින් ම කීවේ මොහු ය.

<sup>4.</sup> නි. පූ. 384 - 322

<sup>5.</sup> කි. ව. 1564 - 1642 අතර ජීවත් වූ ඉතාලි ජාතික තාරකා ශාස්තුඥමයකි.

Volume

නොපෙක් පාඨවලින් ද පොදු ජනයාගේ කියමන්වලින් ද ඉතා පැහැදිලි ව දක්වෙන්නේ පෘථිවිය සමනලා බව ය. එහෙත් කොලොම්බස් <sup>1</sup> හා මැගලන් <sup>2</sup> ද පසළොස් වැනි සියවසේ <sub>අනාර</sub> දේශගවේෂකයෝ ද බටහිරට යාතුා කොට නැගෙනහිරින් මතු වී උන්තර නැති වන සේ මේ පැරණි විශ්වාසය බීඳ දමුහ.

මෙවායින් හා තවත් මෙබඳු ඔප්පු කිරීම සිය ගණනෙකින් මිනිස්සු පුරාතන පණ්ඩිතයනටත් වැරැදී තිබිය හැකි බව දකින්නට පටන් ගත්හ. විදහ ආකල්පයේ හට ගත්තේ මෙසේ යෑ නවීන මිනිසා හැම දෙයක් ම සැක කරන්නට පටන් ගත්තේ මේ අයුරිනි. නව සොයා ගැනීමෙන් සොයා ගැනීමට මිනිසුන් විසින් විශ්වාස කරන ලද පැරැණි පැහැදිලි ලෝකචිතුය අවුල්ව ගියේ ය. ජිවය ? කිසි ම තැනෙක දී කවුරුන් වත් ඒ ජීවය දක නැත. ආත්මය ? පාක්ප්ලාස්මයේ ' සැඟැවී හෝ කේතුගුන්ටියේ' හිඳ ගෙන හෝ සිටින ආත්මයක් කාටවත් අසු වී නැත. ඩෙකාට' නම් දාර්ගනිකයා කියා තිබුණේ ආත්මය කේතුගුන්ටියෙහි තිබිය යුතු ය කියා ය. අමරණියන්වය ? අපට ඒ ගැන කීමට පරලොවින් කවදා හෝ ආපසු ආ තැනැත්තා කවරෙක් ද ? ස්වර්ගය ? අපගේ දූරදර්ශකවලින් ඒ ගැන කිසි ම සාක්කියක් ලැබී නැත. දෙවියන් වහන්සේ? මහා පිළිගැනීමෙකි. මෙය නම් පිය හිලව්වක්' මිනෑ වූ මිනිසකුගේ නිර්මාණයෙකි. ඔහුට තම පිය

කි. ව. 1446 - 1506 අතර ජීවත් වූ ඉතාලි ජාතික නැවියෙකි. 1492 දී අමෙරිකාව සොයා ගත්තේ මොනු ය.

<sup>2.</sup> නි. ව. 1470 - 1521 අතර ජීවත් වූ පෘකුගීසි නැවියෙකි.

The Attitude of Science.

<sup>4-</sup> Protoplasm ප්‍රාක් - ප්ලාස්මය නම් සකුන්ගේ හා වෘක්ෂ ලනාවන්ගේ ජීවයේ භෞතික වූ පදනම ය. පැහැයක් නැති ප්ල්ලියක් බඳු වූ මෙය තැනී ඇත්තේ ' ඔක්සිජන්, හයිඩුජන්, කෘඛන් හා නයිටුජන් යන මූල දුවතුවලිනි.

<sup>5.</sup> ශක්තු - ගුන්ථිය නම මොළයේ තුන්වන කෝශිකාවට පිටුපසින් පිහිටා ඇති, වැලි වැනි කුඩා කැබලිවලින් පිරුණු කේතුවෙක හැඩරුව ඇති ගුන්ථියෙකි.

<sup>6.</sup> කුි. ව. 1596 - 1650 අතර ජීවත් වූ පුසිද්ධ පුංශ දාර්ශනිකයා ය.

<sup>7.</sup> පිය හිලව්ව තම් වියා වෙනුවට යොදා ගනු ලබන යමෙකි.

වෙනුවට මහ පියකු අවශා වූවා විය හැකි ය. විශ්වය මහා යන්තුයෙකි. මිනිසා වනාහි පරමාණුවල අහඹුවෙන් වූ පිළියෙළ වීමෙකින් හා ස්වාභාවික පරිණාමී කියා මාර්ගයෙකින් හට ගත් කුඩා යන්තුයෙකි. දුක වනාහී ජීවත්වීමට දඟලන මිනිසාව ලැබෙන නොවැළැක්විය හැකි උරුමයයි. ඊට වැඩි අර්ථයෙක් හෝ පුයෝජනයෙක් එහි නැත. මරණය නම් රසායනික මූල දුවායන්ගේ දියැවී යෑමෙකි. මරණින් මතු අන් කිසිවක් ඉතිරි නො වේ.

මෙසේ මහා පුරුෂයාගේ මහා ගුන්ථයේ නැතහොත් මහා ශාස්තෘවරයාගේ වචනය චෙනුවට අපගේ පසිදුරන්ගේ සාක්කිය ම යොදා ගෙන තිබේ. සූක්ෂ්ම දර්ශකයෙන් හා දූර දර්ශකයෙනුත් එක්ස් කිරණයෙන් හා රේඩාවෙනුත් <sup>2</sup> විදහව ඉන්දියයන්ගේ ගෝවර සීමාව විශාල කොට ගෙන ඇති බව නිසැකය. තර්කනයෙන් ද නැවන නැවතත් යෙදිය හැකි පරීක්ෂණ විධිවලින් ද<sup>3</sup> අපගේ පඤ්චෙන්දිය නිරීක්ෂණය කුමානුකුල කොට ගෙන තිබේ. එහෙත් අන්තිමට බලන විට විදහවේ හා විචාරයේ සාක්කිය පසිදුරන්ගේ ම සාක්කියයි. විදහව ගොඩනංවනු ලබා ඇත්තේ මිනිසාගේ ඇස, කන, නැහැය, දිව හා කය යන මෙවා පදනම් කොට ගත් ගොඩනැගිල්ල මත ය.

කෙසේ හෝ ඉකුත් දශක කීපය තුළ දී අපි වඩාත් අතිපණ්ඩිත වී සිටීමු. අපි දන්තා දේ ගැන නැතහොත් දන්නවා යයි සිතා ගෙන සිටින දේ ගැන වැඩි වැඩියෙන් සැක කරන්නට පටන් ගෙන සිටිමු. කිසිවකට ගරු සරු නොදක්වා ඉඳුරන් වහල් කොට ගෙන අප විසින් තනා ගන්නා ලද උපකරණ ම

X - ray

Radar රේචාව නම් ඇසට නොපෙනෙන වස්තුන් පිහිටි දෙස හා තැන සොයා ගැනීමට ඉවහල් වන විදුලි උපකරණයෙකි.

<sup>3.</sup> Repeatable Techniques of Exeperiment

සරදමකට මෙන් අනෙක් අතට හැරී ඇත. එසේ නිපදවා ගන්නා ලද උපකරණවලින් ම අපගේ ඉන්දිය නමැති ආයුධය අසම්පූර්ණ බවත් ඇති සැටියෙන් වූ ලෝකය පිළිබඳව අපට දනීමක් ලබා දීම සඳහා පුමාණවත් නොවන බවත් පෙන්වා දී ඇත. මෙහි දී අපගේ කාලයෙහි මතු ව ඇති අමුතු දේවලින් කීපයක් ගැන වත් සඳහන් කිරීම සුදුසු ය. රේඩියෝ තරංග,¹ විකිරණශීලතාව² හා පරමාණුක ශක්තිය³ යන මේවා ඉඳුරනට අසු නොවන තරංගවලින් හා ශක්ති ස්පන්දනයන්ගෙන්⁴ අප වට වී ඇති බවත් ඉතා කුඩා දවා කැබැල්ලක පවා අපගේ සිතීමට වත් අසු කර ගත නොහැකි තරම් විශාල වූ ශක්තීන් අඩංගුව ඇති බවත් සැකයේ සේයාවකුදු ඉතිරි නො කොට ඔප්පු කරයි.

දන් අපි තරමක් නිහතමානී වී සිටීමු. අපගේ ශරීරය, ඇස් හා කන් නමැති කුඩා සිදුරුවලින් යුත් වැසුණු කුටියක් බඳුය. අපට බාහිර ලෝකය පිළිබඳව තොරතුරු එන්නේ මේ සිදුරු මහිනි. දන් අපි ඒ බව දන සිටීමු. අප ආසන්නයෙහි පවා නොයෙක් තරාතිරම්වල ආලෝක හා ශබ්ද විශාල පුමාණයක් ඇති නමුදු අපට ඒවායින් හසුකර ගත හැකිවන්නේ ඉතා ස්වල්ප වූ පුමාණයෙකි. කඩයෙන් ශත පනහකට මිලට ගත් බලු තළාවෙන් නැඟෙන හඬ අපේ බල්ලාට ඇසෙයි. එහෙත් ඒ හඬ අපගේ ඇසීමේ ඉහළ ම සීමාවත් ඉක්මවා ඇති හෙයින් අපට නො ඇසෙයි. දකීම ඇසීම හා ගඳ සුවඳ දනීම පිළිබඳ වූ අපගේ සීමාවලට වෙනස් වූ සීමා ඇති බොහෝ මෘගයෝත් පක්ෂීනුත් ඇත්තාහ. ඉඳුරන් වහල් කොට ගෙන අපට අසු කර ගත නොහැකි බොහෝ දේවල් ඔවුන්ගේ ලෝකයේ ඇත.

බුද්ධිමත් මිනිසා උඩඟු වී සිටින මනුෂා වර්ගයා ගැන ම සිතා මව්ත වෙයි. ඇති සැටිය දකීමේ දී මෘගයෝත් පක්ෂීහුත් කෘමිහුත් මිනිසාගේ ම නිපැදවීම් වන සියුම් උපකරණත් ඔහු

Radio Waves

Atomic Energy

<sup>2</sup> Radio Activity

<sup>4.</sup> Pulsations of Energy

ඉක්මවා ගොස් සිටිති. බුද්ධිමත් මිනිසා ඉඳුරනට අසු නොවන මේ නන් වැදෑරුම් වූ වස්තූන්ගෙන් කොටසක්වත් තමාට ම අසු කර ගත හැකි දැයි සිතන්නට පටන් ගෙන තිබේ. නිදසුනක් වශයෙන් කිසියම් විදියෙකින් ආලෝකය හා ශබ්දය දන ගැනීමට මිනිසාට ඇති ශක්තිය ටිකෙකින් හෝ වැඩි වන සේ අපගේ ඉන්දියයන් පුහුණු කර ගන්නට හෝ දියුණු කර ගන්නට හෝ හැකි වූවා යයි සිතමු. එවිට අපට කලින් ගොදුරු කොට ගත නොහැකි වූ බොහෝ වස්තූන් ගැන දන ගන්නට නොලැබේ ද? නැතහොත් ටිකක් විශාල වූ දනීමේ සීමාවක් ඇති පුද්ගලයෝ කීප දෙනෙක් අප අතර උපන්නාහයි සිතමු. සෙස්සන් දකින්නේ හෝ අසන්නේ හෝ නැති දේ ඔවුන් දකින්නේත් අසන්නේත් නැති ද ? මා තුළ පිහිටි රේඩියෝවෙකින් මෙන් ඔව්හු දුර සිට ශබ්ද නාසත් ද ? තමා තුළ පිහිටි ටෙලිව්ෂනයෙකින් මෙන් ඔව්හු දුර සිට රූප නොදකින් ද ?

මෙබඳු හැකියාවක් ගැන සිතන්නට අපට බල කර සිටින්නේ විසි වැනි සියවසේ උපකරණවලින් හෙළි කරන ලද ලෝකයයි. මේ ලෝකයෙහි පියෙවි ඇසට නොපෙනෙන, නොඇදහිය හැකි තරමේ වස්තූන් හා ශක්තීන් ඇති බව හෙළි වී තිබේ. විස්මය ජනක දීර්ඝ මනුෂෘ ඉතිහාසය වීමසා බලන වීට ද ගෝචර සීමාව පළල් කොට ගන්නා ලද එබඳු දන ගැනීම්, සතා වශයෙන් ම පැවැතී ඇති බව පෙන්වන නිදර්ශන රාශියක් වාර්තා ගත ඉතිහාසයෙන් සොයා ගත හැකි වෙයි. දහඅට වැනි සියවසේ ජීවත් වූ මහා ගණිතඥයකු හා විදහඥයකු වූ ස්වෙඩෙන්බොර්ග් ' තම ජිවිතයේ පසු කාලයෙක දී සාමානාය තත්ත්වය ඉක්මවා ගිය දනීම් ශක්තියක් දියුණු කර ගෙන සිටි බව ඔහු ගැන ලියැවී ඇති ජීවිත කථාවලින් හෙළි වෙයි. ටෙලිවිෂනයෙකින් මෙන් දුර ඇති දේ දකීමට ඔහුට තිබුණු ශක්තිය පිළිබඳ එක් නිදසුනක් දාර්ශනික එමානුවෙල් කාන්ට

<sup>1.</sup> Swedenborg

සහ වෙනත් විශිෂ්ට පුද්ගලයන් බොහෝ දෙනෙකුන් විසින් ද සහතික කොට ඇති නිසා විශේෂයෙන් පුසිද්ධ ව ඇත.

එක්තරා සන්ධ‍‍‍‍යාවෙක සවස හයට ගොතෙන්බුර්ග් නගරයේ දී යහළුවන් සමග අංහාර ගනිමින් සිටි ස්වේඩෙන්බොර්ග් හදිසියේ කැලඹීමට පත් ව තම උපන් නගරය වන ස්ටොක්හෝල්ම්හි භයානක ගින්නක් හට ගෙන ඇති බව පැවැසී ය. ඒ නගරය පිහිටියේ ඔහු සිටි තැනින් සැතැපුම් තුන්සීයක් පමණ දුරිනි. ටික වේලාවකට පසු ඒ ගින්න තම සෙල්වැසියකුගේ ගෙය දවා ඇති බවත් තමාගේ ම ගෙය දුවීමට තර්ජනය කරමින් පවත්නා බවත් හේ කියා සිටියේ ය. එදින ම රාතුී අටට ඔහුගේ ගෙයින් තුන් වන ගෙය ළඟ දී ගින්න නතර කරන ලද බව ඔහු කීවේ තරමෙක සැනැසිල්ලෙකිනි. දවස් දෙකකට පසුව ගින්න පිළිබඳ සතන වාර්තාවලින් ස්වේඩෙන්බෝර්ග් ගේ හැම කියමනක් සතන බව ස්ථිර කරන ලදී. ගින්න ඇවිලෙන්නට පටන් ගෙන ඇත්තේ හරියට ම ඔහුට ඒ සංඥාව ඇති වූ අවස්ථාවේ දී ය.

පුසිද්ධියෙන් නොයෙක් තරාතිරමේ පුද්ගලයන් පිළිබඳ වාර්තා ගත ඉතිහාසයෙහි මෙබඳු සිද්ධි සිය ගණනක් සඳහන් ව ඇත. ස්වේඩෙන්බෝර්ග්ගේ සිද්ධිය එයින් එකක් පමණී. තවත් කීප දෙනකුන්ගේ නම් මෙහි දී සඳහන් කළ මනා ය. මාක් ට්වෙන්<sup>2</sup>, ඒබුහම් ලින්කන්<sup>3</sup>, සේං සයෙං<sup>4</sup> යන මොවුන් පිළිබඳව අනාසන් විසින් ලියා ඇති වර්ත කථාවලටත් ඇතැම් තන්හි දී ඔවුන් විසින් ම කර ඇති විස්තරවලටත් අනුව ජීවිතයේ කිසියම් අවස්ථාවෙක දී මොවුන් ඉහත සඳහන් විදියේ සිදුවීම් දැක ගැනීමට සමත් වූ බව හෙළි වෙයි. මොවුනට ඈත ස්ථානයක් හෝ මොවුන්ගේ ම ජීවිත වල ඉදිරි අවස්ථාවෙක හෝ සිදුවන සිදුවීම් ඉතා කුඩා විස්තරත් සහිතව දක ගත හැකි වූ බව දැන

<sup>1.</sup>Gothenburg

<sup>2.</sup> Mark Twain

Abraham Lincoln

Saint-Sacns

ගන්නට තිබේ. විස්මය ජනක ලෙසින් මේ සිදුවීම් පෙනී ඇත්තේ හදිසියේ ම ය. දුර පිහිටි සිදුවීම් දනීමේ ස්වේඩෙන්බොර්ග්ට තිබුණු හැකියාව පසු කලෙක දී හොඳින් තහවුරුව ගිය ඉන්දිය ශක්තියක් බවට දියුණු විය. අනෙක් බොහෝ දෙනෙකුට ඒ දියුණු දනීම් ශක්තිය ඇති වූ බව පෙනෙන්නේ කිසියම් වැදගත් තීරණාත්මක වූ අවස්ථාවෙක පමණි.

බටහිර ලෝකයේ සිටින අප එබඳු සිදුවීම දෙස බලන්නට පුරුදු වී සිටින්නේ තරමෙක සැකයෙකින් යුතුව නුහුරට ය. මේ සිදුවීම් කොතරම් සුලබව සිදු වුවත් කොතරම් හොඳින් ඔප්පු වුවත් අවංක බුද්ධිමතුන් වීසින් කොතරම් ස්ථීරව සහතික කරනු ලැබුවත් අප පුරුදු වී සිටින්නේ ඇහිබැම එසවීමෙකින්, උරහිස සෙලවීමෙකින් නැතහොත් "අහඹුවෙකි" "මනහර" ය යනාදියක් කීමෙකින් ඒවා ඉවත ලීමට ය. අප කරන්නේ එතෙකින් නතර වීම ය.

කෙසේ හෝ මේ සිද්ධි, තව දුරටත් අප විසින් පහසුවෙන් ඉවත නො දමිය හැකි කාලය දන් අවුත් තිබේ. ලෝකයේ ඇති විදහතුකුල මත පුවාහයන් හා අවශානාවත් ගැන දන්නා වූ බුද්ධිමත් මිනිසා මෙතෙක් විවරණය නොවූ සිද්ධියෙකින් අගතා දෙයක් මතුවනු ඇතැයි බලා සිටී. එබඳු මිනිසකුට මිනිසාගේ දියුණු කළ හැකි අසිරිමත් වූ ඉන්දිය ශක්ති පිළිබඳ සමස්ත විෂය ම බෙහෙවීන් සිත් අලවන්නා වූ ක්ෂේතුයෙක් වෙයි. එය ඉතා වැදගත් ක්ෂේතුයෙකි.

ඩියුක් විශ්ව විදහලයේ ආචාර්ය ජේ. බී. රයින් ඉඳුරනට අසු නොවන අද්භූත සිද්ධි, පරීක්ෂණාගාරයේ දී කුමානුකූල ව වීමසා බැලිය යුතු යයි සිතු දූරදර්ශී විදහඥයන්ගෙන් කෙනෙකි. ආචාර්ය රයින්, 1930 සිට තම අනුගාමිකයන් සමග කරගෙන යන පරීක්ෂණයෙක් ඇත. පරසිත් දනීමටත් දිවැසින් දකීමටත් මිනිසාට ඇති ශක්තීන් පිළිබඳ පළල් අධායෙනයෙක් ඔහු විසින් <sub>පටත්</sub> ගෙන තිබේ. විදසානුකූල කුමය තදින් අනුගමනය කරමින්, හොදින් පාලනය කරන ලද්දා වූ ද නැවත නැවතත් <sub>අත්හදා</sub> බැලිය හැක්කා වූ ද පරීක්ෂණ භාවිත කරමින් ආචා<mark>ර්ය</mark> රයින් විසින් සොයා ගන්නා ලද කරුණක් වෙයි. එනම් බොහෝ දෙනා පරීක්ෂණාගාරීක තත්ත්වයන් යටතේ සාමානා ඉන්දිය ඥානයට අසු නොවන දේවල් දන ගැනීමට සමත් වන බවයි. <sub>ආ</sub>චාර්ය රයින්ගේ පරික්ෂණවල අගය විමසීමට සුපරික්ෂිත සංඛඵා ලේඛනාත්මක විධි යොදා තිබේ. ගණිත ශාස්තුානුකූලව බලන විට ඔහුට සොයා ගත හැකි වී ඇති පුතිඵල "ඉබේට" බාර දිය නොහැකි බව පෙනී ගොස් තිබේ. (ආචාර්ය රයින්ගේ කුමවල හා පුතිඵලවල විස්තර සඳහා 1947 දී පළ කරන ලද ඔහුගේ "The Reach of The Mind" නමැති පොත බලන්න.) පුංශයේ වාකොලියේ' රුසියාවේ කොටික්' හා ජර්මනියේ ටිච්නර්' වැනි වූ අනාඃ විදාහගවේෂකයන් ද පරීඤණාගාරික කුම ම භාවිත කරමින් රයින්ගේ නිගමනවලට ම ස්වාධීන ව බැස ගෙන ඇත. අනුකුමයෙන් වැඩෙන විදහනුකූල සාක්ෂා සමූහය, පරසිත් දනීමට හා දිවැසින් දකීමට මිනිසාට ඇති ශක්තිය පිළිබඳව බටහිර ලෝකයේ පවතින අවිශ්වාසයන් සෙමින් බිඳ දමමින් පවතී.

මෙසේ මිනිසාගේ ඉන්දිය පුතෘක්ෂයේ පටු විවරය පළල් කළ හැකි බව තුන් පැත්තෙකින් ම දක්නට ලැබේ.

- (i) අනුමාන වශයෙන් සලකා බලන විට එබඳු පළල් කිරීමක් සිදුවිය හැකි යයි ඇදහීම යුක්ති සහගත ය.
- (ii) ඓතිහාසික වශයෙන් බලත විට බොහෝ අවස්ථාවල දී එබඳු පළල් කිරීම් සිදු වී ඇති බව සතුප වූ කථාන්තර රාශියකින් පෙන්වනු ලැබේ.

<sup>1.</sup> Warcollier

(iii) විදහානුකූල වශයෙන් සලකන විට ඉන්දියයන්ගේ සාමානහ ගෝවර සීමාවෙන් ඔබ්බෙහි වූ දේ දූන ගත හැකි බව නැවත නැවතත් කළ හැකි පරීක්ෂණ වලින් සහතික කරනු ලබන බව පෙනේ.

කුමයෙන් වැඩී ගෙන යන මෙබඳු පරීක්ෂණාගාරික සාක්ෂා රාශියෙක් ඇත.

කෙසේ හෝ දනට පරීක්ෂණාගාරවලින් දිවැස ඔප්පු කොට ඇත්තේ, තිබිය හැකි පුතෳක්ෂ කිරීමේ මාර්ගයක් වශයෙන් පමණි. දිවැස් නුවණේ වැඩට යොදා ගත හැකි පුයෝජන අපමණ වුවත් තව ම ඒවාට අත තබාවත් නැත. මිනිසකුට තම ඇස් හා කන් වහල් කොට නොගත් දනීම් මාර්ගයක් තිබේ නම්, මසැස භාවිතයට නොගෙන වෙනත් තැනෙක සිදුවන දෙයක් කය තුළ සවි කරන ලද ටෙලිවිෂන් යන්නයෙකින් මෙන් කිසිදු පරිසරයෙක දී "දකිය හැකි" නම් මිනිසාට නමා ගැනත් තමා ජීවත් වන ලෝකය ගැනත් දනීම ලබා ගැනීම සඳහා වැදගත් නව මාර්ගයක් විවෘත ව ඇති බව පැහැදිලි ය.

ගත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ මිනිසා ඉටු කර ගෙන ඇති දේ අති විශාල ය. ඔහුට තම ශක්තියෙන් හා ඥානයෙන් අවකාශය ජය ගැනීමටත් භෞතික ලෝකය තම අධිෂ්ඨානයට අවතත කර ගැනීමටත් හැකි වී තිබේ. ඔහුගේ ශක්තිය හා දක්ෂතාව කොතෙක් වුවත් තව ම මිනිසා සිටින්නේ හානි කළ හැකි දුර්වල තත්ත්වයෙක ය. බාහිර දේවල් කොතෙක් යටත් කර ගෙන සිටියත් තව ම මිනිසාට තමා පෙනෙන්නේ හීන වූ බල ඇති මංමුළා වූ එකකු ලෙස ය. කලාවෙන්, සංස්කෘතියෙන් හා සභාත්වයෙන් ලබා ඇති ජය කොතෙක් වුවත් උපතේ සිට මරණය තෙක් තමා ද තම පියයන් ද, පසු පස ලුහුබඳතා දුකෙහි තේරුම හා පුයෝජනය කිමෙක් දයි තව ම වටහා ගෙන නැත. මැතෙක දී මිනිසා පරමාණුවේ ඇතුළත ගැබට විනිවිද ගියේ ය. සාමානා ඉන්දියයන්ගේ වහලක් නැති ව දනීම ලබා ගත හැකි මාර්ග ඇති බව ද උඩු සිත හා යටී සිත අතර ආශ්චර්යවත් සම්බන්ධතාවක් ඇති බව ද අලුතින් සොයා ගෙන තිබේ. දන් ඔහු තමාගේ ම ඇතුළත ගැබට විනිවිද යන තැනට පැමිණ සිටිනවා විය හැකි ය. අඳුරේ ගත කළ ශත වර්ෂ බොහෝ ගණනකට පසුව අවසානයේ දී මිනිසාට තමාගේ පැවැත්ම පිළිබඳ මහා මූලික පුහේලිකාවකට විදහනුකූල වූ තෘප්තිදායක විසඳුමක් ලැබෙනවා විය හැකි ය. මිනිසා උපන්නේත් දුක් විඳින්නේත් කවර හෙයින් ද යනු ඔහුට ඇති මහා පුහේලිකාවයි.

## එඩිගා කේසිගේ වෙදකම් දිවැස

දීවැසේ ශක්තියෙන් කළ හැකි දේ ගැන සිතන විට සිත සැලෙයි. තමාට ඇති ඒ ශක්තිය පුයෝග පක්ෂයෙන් ද ඥාන පක්ෂයෙන් ද අර්ථවත් වූ කාර්යවලට යෙදීමට සමත් වූ මිනිසකු හමු වුවහොත් ඊටත් වැඩියෙන් සිත සැලෙනු ඇත. එඩ්ගා කේසි්' එබඳු මිනිසෙකි.

කේසිගේ ජීවිතයේ අවසාන කාලයේ දී ඔහු ගැන සඳහන් කරනු ලැබුවේ "වර්ජිනියා වෙරළේ පුාතිහාර්යකාරයා"<sup>2</sup> කියා ය. මේ හැඳින්වීම නො මඟ යවන්නෙකි. සිය ගණන් මිනිසුන් ඔහුගේ උදව්වෙන් පුදුම ලෙස සුවය ලැබූ නමුත්, කේසි, කිසිසේන් වචනයේ සාමානා අර්ථයෙන් පුාතිහාර්යකාරයෙක් නො වී ය. රෝගීන් මත අත තැබීමෙක් හෝ රහස් මන්තර ගුරුකම් ශක්තියෙක් හෝ වස්තුයක් සිඹින්නට දීම් පමණෙකින් කොරුන්ගේ කිහිලිකරු ඉවතලීමෙක් හෝ එහි නො තිබිණි. එඩ්ගා කේසි විසින් ඊනියා පුාතිහාර්ය කරන ලද්දේ බොහෝ විට රෝගියා සිටි තැනින් සැතපුම් දහස් ගණනකට ඈත සිට දිවැසින් කරන ලද විස්මය ජනක ලෙසින් නිවැරැදි වූ රෝග

Edgar Cayce

<sup>2.</sup> The Miracle Man of Virginia Beach

විනිශ්චය මාර්ගයෙන් පමණි. තව ද ඔහුගේ දිවැස් ශක්තිය මතු කර ගෙන ඇත්තේ සම්පූර්ණයෙන් ම සම්මෝහ නිදාව තුළ සිටිය දී ය. සම්මෝහ නිදාව නමින් හැඳින්වෙන්නේ තමාගේ ම හෝ අතිකකුගේ හෝ යෝජනාවක් නිසා ඇති වූ කෘතුම නින්දෙකි. මෙය එක්තරා වර්ගයෙක සමවතෙකි. රෝගවලට පුතිකාර කිරීමේ කුමයක් හෝ යට් සිත පරීක්ෂා කිරීමේ උපාය මාර්ගයක් වශයෙන් හෝ වැඩි වැඩියෙන් සම්මෝහ නිදාව භාවිත කරන මානසික පුතිකාර කරන්නවුනට ¹ මේ සිද්ධිය විශේෂයෙන් වැදගත් විය යුතු ය.

කේසිගේ සම්මෝහ නිදා දිවැස පහළ වන ආකාරය පිළිබඳ හොඳ අවබෝධයක් අලබාමාවේ සෙල්මාහි ² කුඩා දරිය පිළිබඳ සිද්ධියෙන් ඇති කර ගත හැකි ය. හේතුවක් දක්විය නො හැකි ලෙසින් මේ දරියගේ සිහිය නැති විණි. ඕ උමතු රෝහලකට ඇතුළු කරනු ලැබුවා ය. ඈ ගැන තද උනන්දුවක් දක් වූ ඇගේ සහෝදරයා කේසිගේ පිහිට ඉල්ලා සිටියේ ය.

කේසි තම කවිච්චිය මත දිගා විය. කීපවරක් දීර්ඝ ව ආශ්වාස කළ හේ නින්දට වැටිණි. ඊළඟට ඔහුට ඒ දරියගේ සිරුර පරීක්ෂා කර බලා රෝග නිදානය සොයා ගත හැකි ය යන කෙටි සම්මෝහ නිදා යෝජනාව ලැබුණේ ය. සම්මෝහ නිදා යෝජනාව නම් මෙබඳු නින්දෙක සිටින්නකුට කෙරෙන යෝජනාවයි. කේසි සුළු වෙලාවක් නිසොල්මනේ සිට කථා කරන්නට විය. සම්මෝහ නිදාවට වැටුණු හැම දෙනා ම එබඳු යෝජනාවක් ලැබුණු විට කියා කරන්නේ ඒ අයුරිනි. එහෙත් බොහෝ සම්මෝහ නිදෝපගතයනට වෙනස්ව, කේසි, , ඇක්ස්-රේ පෙනීමක් 3 ඇතුවාක් මෙන් උමතු දූරියගේ කායික තත්ත්වය කෙටියෙන් විස්තර කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. මේ දරියගේ හක්ක මුල දතක් තද වී මොළයේ නහරයෙක ගැවෙන

<sup>1.</sup> Psychotherapists

<sup>2.</sup> Selma, Alabama

බවත්, දන ගලවා දමූ විට තදය ඉවත් වී ඇ නීරෝගී වන බවත් හේ කීවේය. ඔහු විසින් විස්තර කරන ලද මුඛ පුදේශය පරිකෂා කළ විට කලින් සැකයට පාතු නොවූ තදය හමු විය. දන ගලවා දමීමෙන් පසුව ඕ සම්පූර්ණයෙන් සුවපත් වූවා ය.

තවත් සිත් කාවදින නිදසුනෙක් නම, අඩු මසින් දරුවකු පසුන කළ තරුණ කෙන්ටකි ' ස්තිය පිළිබඳ සිද්ධියයි. උපතේ සිට රෝගයෙන් පෙඑණු දරුවාට සිව්මස් වයසේ දී භයානක වෙව්ලීමෙක් ඇති විය. එය කොතරම් භයානක වූවා ද යනහොත් දරුවාගේ පියාත් ඇතුළු කොට, වෙදකම් කළ චෛදාවරුන් තිදෙනෙක් ම බිළිඳා දවසක් වත් ජීවත් නොවෙනැයි සිතූහ. බලාපොරොත්තු නැති තත්වයෙක සිටි මව රෝග නිදානය සොයන්නට යයි කේසිගෙන් ඉල්ලා සිටියා ය. සම්මෝහ නිලාවේ සිටි කේසි බෙලඩෝනා' විස වේලක් දී, පසුව අවශා නම් විෂ නාශකයක් ද දෙන්නට නියම කෙළේ ය. චෛදාවරුන්ගේ බලවත් ව්රෝධයට පටහැනිව විස වේල දිය යුතු බව මව තරයේ කියා සිටියා ය. එය දෙනවාත් සමග ම වෙවිලිල්ල නතර විය. විෂ නාශකය දුන් පසු ළදරුවා දිග ඇරී සන්සුන් වී නින්දට වැටුණේ ය. එයින් ඒ ළදරු ජීවිතය බේරිණී.

මේ නිදසුනුත් තවත් මෙබඳු සිය ගණනක් නිදසුනුත් කිසි ම අයුරෙකින් ඇදහීම මුල් කොට ගත් සුව වීම් ගණයට දමිය නො හැකි ය. මෙහි සඳහන් කරන ලද නිදසුන් දෙකේ දී තරම් ඉක්මනින් සුවය ලැබුණේ අවස්ථා කීපයෙක දී පමණි. හැම අවස්ථාවෙක දී ම ඉතා පැහැදිලි වූ ද ඇතැම් විට ඉතා දීර්ඝ වූ ද පුතිකාර කුමයෙක් නියම විය. පුතිකාරය ඖෂධවලින්, ශලා කර්මයෙන්, ආහාරයෙන්, විටැමින්වලින්, ජලචිකින්සාවෙන් ්,

<sup>1.</sup> Kentucky

Belladonna

<sup>3.</sup> Faith Cures

<sup>4.</sup> Hydrotherapy (- ජලය යොදා කෙරෙන වේදකමක්)

අස්ථි චිකිත්සාවෙන් <sup>1</sup>, විදයුත් චිකිත්සාවෙන් <sup>2</sup>, සම්බාහනයෙන්<sup>3</sup>, ස්වයං-යෝජනාවෙන් <sup>4</sup> යනාදී කොයි කුමයෙකින් වුවත්, එය ඉතා පැහැදිලි කුමයෙක් ම විය. තව ද ඒවා අතිශයෝක්ති යයි හෝ ලෙහෙසියෙන් රැවටෙන මිනිසුන්ගේ බොරු ගෙනීම් යයි හෝ සැලැකිය නො හැකි ය. කේසිගෙන් පිළියම් ලැබූ තිස් දහසකට වැඩි වූ හැම රෝගියකු පිළිබඳ වූ ම වාර්තා වර්ජනියා බීචහි ආරක්ෂා සහිත ව, ලිපිගොනුවල තැන්පත් කොට තිබේ. මේ වාර්තා පරීක්ෂා කිරීමට කැමැති ඕනෑ ම සුදුසුකම් ඇති අයකුට ඒවා පරීක්ෂා කළ හැකි ය. මේවා අතර විමැසීම්, ඉල්ලීම් හා ලෝකයේ නොයෙක් පෙදෙස්වල දුක් විඳින මිනිසුන්ගේ කළ ගුණ පැවැසීම් පිළිබඳ දාතම යෙදූ ලිපි ද වෛදාවරුන්ගේ ලිපි, වාර්තා හා සහතික පතු ද සම්මෝහ නිදාවේ සිටි කේසි විසින් කියන ලද හැම වචනයෙක ම, ලසුලේඛක පිටපත් ද ඇත. මේ සියල්ල ම මේ අද්භූත සිද්ධියේ සතාභාව පිළිබඳ ලේඛනගත ව ඇති සිත් කාවදින සාක්කි ය.

1877 දී කේසි, මෙලොව එළිට දුටුවේ කෙන්ටකිහි හොප්කින්ස්විල් ' නම් ස්ථානයට නුදුරිනි. ඔහුගේ මාපියෝ නුගත් ගොවියෝ ය. නව වැනි පන්තිය තෙක් ඔහු ගියේ පිටිසර පාසැලකට ය. දේශකයකු වීමේ ආශාව තිබුණු නමුත් ඔහුට තවදුරටත් ඉගෙනීම කරගෙන යන්නට කවදාවත් ඉඩ ලැබුණේ නැත. ගොවිපළේ ජීවිතයට පුිය නොකළ තරුණ කේසි, නගරයට ගියේ ය. එහි දී ඔහු පොත් සාප්පුවෙක ලියන්නකු ලෙස ද ඊළඟට රකුණ සමාගමෙක වෙළඳ නියෝජිතයකු ලෙස ද සේවය කෙළේ ය.

l. Osteopathy (- ඇට පිළිබද වෙදකම)

<sup>2.</sup> Electric Treatments (- විදහුතය [විදුලිය] යෙන් කැරෙන් වෙදකම)

<sup>3.</sup> මසාජ් කිරීම

<sup>4.</sup> Autosuggestion (- කමං විසින් ම අදහස් ඇතුළු කරගැනීම)

Hopkinsvill

වයස විසි එකේ දී ඔහුගේ ජීවිතයේ අමුතු වෙනසක් ඇති විය. මෙයින් ඔහුගේ ඉලක්කය වෙනස් විය. බැරුණ්ඩ් රෝගයෙන් පහර ලත් ඔහුගේ කටහඩ නැති විය. සියලු පුතිකාර නිශ්ඵල විය. ඔහු උපදෙස් ලැබූ සියලු චෛදහවරු ඔහුට උපකාර කිරීමට අසමර්ථ වූහ. වෙළඳ නියෝජිතයකු ලෙස තම කාර්යය දිගට කර ගෙන යෑමට අසමත් වූ තරුණ කේසි, සුව කළ නොහැකි ලෙස පෙනෙන තම රෝගය ගැන සිතමින් බලාපොරොත්තු සුන්කර ගෙන ගෙදර අවුත් අවුරුද්දක් පමණ නිකම් සිටියේ ය.

'අවසානයේ දී ඔහු ඡායාරූප කලාවට බසින්නව ඉටා ගත්තේ මේ වෘත්තියට තම කටහඬ එතරම් අවශා නොවූ හෙයිනි. ඔහු ඡායාරූප ශිල්පියකුගේ අතැවැසියකු මෙන් කටයුතු කරන කාලයෙහි සංචාරක විනෝද කීඩකයකු ද සම්මෝහ නිදුාකාරයකු ද වූ හාට්² නම් මිනිසෙක් ඒ නගරයට පැමිණ, හොප්කින්ස්විල් ගීත නෘතනගාරයෙහි රාතුී සන්දර්ශනයක් පැවැත්විය. කේසිගේ තත්ත්වය ගැන ඇසූ හාට සම්මෝහ නිදා මාර්ගයෙන් පුතිකාරයක් කිරීමට ඉදිරිපත් විය. කේසි මේ පරීක්ෂණයට ඉදිරිපත් වූයේ සොම්නසිනි. සම්මෝහ නිදුාව තුළ දී හේ හාට්ගේ යෝජනාවට තෙපුල් දී පුකෘති කටහඬින් කථා කළේ ය. එහෙත් පිබිදීමෙන් පසු කටහඬේ විකෘතිය නැවත පැමිණියේ ය. ඒ පුතිකාරය සාර්ථක වූයේ එපමණකට පමණි. ඊළඟට පිබිදීමෙන් පසු වත් ඔහුට ස්වාභාවික ලෙස කථා <mark>කළ</mark> හැකි ය. යන යෝජනාව, සම්මෝහ නිදුාවේ දී ම දෙන ලදී. පශ්චාත් සම්මෝහ නිදා යෝජනාව³ නමින් හැඳින්වෙන මේ කුමය, බොහෝ දෙනෙකුට අධික ධූම පානයෙන් හා වෙනන් පුරුදුවලින් මිදීමට උපකාර වී ඇත. එහෙත් බොහෝ විට සාර්ථක වන මේ කුමය කේසිගේ රෝගයේ දී අසාර්ථක විය.

වෙනත් නගරවල නළු ගිවිසුම් බාර ගෙන තිබුණු නිසා හැට්ට පරීක්ෂණය දිගට කර ගෙන යෑමට ඉඩ නොලැබිණි. එහෙත් ඒ පෙදෙසෙහි ම වුසු ලේන් ' නම් වූ මිනිසෙක් ද මේ සිද්ධිය තරමෙක සැලකිල්ලෙකින් බලා සිටියේ ය. ඔහු යෝජක චිකින්සාවන් ' අස්ථි චිකින්සාවන් ' හදාරමින් සිටි අයෙකි. සම්මෝහ නිදා කාරයකු වශයෙන් ද ඔහුට දක්ෂතාවක් තිබිණි. නව ම සුව වී නො තිබූ කණ්ඨ රෝගයට තම දක්ෂතාව යොදා බලන්නට දයි ලේන් ඇසී ය. කේසි සිටියේ සුවය ලබා ගැනීමට ඉවහල් වන ඕනෑ ම දෙයකට එකඟ වන තත්ත්වයක ය.

ලේන්ගේ අදහස වූයේ සම්මෝහ නිදාව තුළ සිටි කේසිට ම ඔහුගේ රෝග ස්වභාවය විස්තර කිරීමට යයි යෝජනා කිරීමට ය. කියන්නට පුදුමයි ! යෝජනා කළ ආකාරයෙන් ම කේසි කියා කෙළේ ය. පුකෘති හඬින් කථා කරමින් (මෙය ද ලේන්ගේ යෝජනාවට පිළිතුරු වශයෙන්) කේසි නමාගේ ම ස්වර රජ්ජුන්ගේ ් ස්වභාවය විස්තර කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. "ඔව්" හේ කතාව ආරම්භ කළේ ය. "අපට සිරුර බැලිය හැකි ය. (කේසි මෙහි දීත් මින් පසු හැම විටෙක දීත් නින්දේ සිටින විට උත්තම පුරුෂ බහු වචනය භාවිත කෙළේ ය.) සාමානය තත්ත්වයේ දී මේ ශරීරය කථා කිරීමට අසමර්ථ ය. එසේ වී ඇත්තේ ස්නායු ශුමය නිසා ස්වර රජ්ජුන්ගේ අධර ජේශී, අඩක් නිෂ්කීය ව ඇති හෙයිනි. මෙය කායික පුතිඵලයක් ඇති කරන මානසික තත්ත්වයෙකි. අසංඥ තත්ත්වයේ සිටිය දී රෝගය <sup>වැ</sup>ළැඳී ඇති කොටස්වලට ලේ ගමන් කරනු ඇතැයි යෝජනා කොට ඒ කොටස්වලට ලේ ගමන වැඩි කිරීමෙන් මෙය ඉවත් කළ හැකි ය."

Layne

<sup>2.</sup> Suggestive Therapeutics (මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ රෝගියාට යම් යම් අදහස් ඇතුළු කිරීමෙන් රෝග සුව කිරීමේ කුමයයි.)

<sup>3.</sup> ඇට පිළිබඳ වෙදකම

Vocal Cords

ලේන් වහා ම, රෝගය වැළැඳී ඇති කොටස්වලට ලේ ගමන වැඩි වනු ඇතැයි ද තත්ත්වය ලිහිල් වනු ඇතැයි ද, කේසිට යෝජනා කෙළේ ය. කුමයෙන් කේසිගේ පපුවෙහි උඩ කොටසත් ඊළඟට ඔහුගේ ගෙළත් සුදු රත් පැහැයට හැරෙන්නට විය. ඊළඟට රෝස පැහැයට ද තද රතට ද හැරිණි. විනාඩි විස්සකට පමණ පසු ව නිද ගෙන සිටි මිනිසා උගුර පාදා මෙසේ කීවේ ය. "දැන් ඔක්කොම හරි, තත්ත්වය ඉවත් වුණා. ලේ ගමන පුකෘති තත්ත්වයට පත් වන්නටත් ඊට පසුව ශරීරය නැගිටිත්නටත් යෝජනා කරන්න." උපදෙස් ලැබුණු පරිදි ලේන් යෝජනාව කෙළේ ය. පිබිදුණු කේසි අවුරුද්දකටත් වැඩි කාලයකට පසුව, පළමු වරට පුකෘති කට හඬින් කථා කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. ඊට පසුවත් ඔහුට ඉඳහිට රෝගය වැළැඳුණු නමුදු ඒ හැම අවස්ථාවෙක දී ම, ලේන්, ලේ ගමන පිළිබඳ යෝජනාව කළ විට ඒ තත්ත්වය ඉවත් විය.

කේසි සම්බන්ධයෙන් පමණක් නම්, සිද්ධිය මෙතෙකින් අවසන් වීමට ඉඩ තිබිණි. එහෙත් ලේන්, ඒ සිද්ධියෙහි ගැබ් වී ඇති දේ ගැන පරීඤාවෙන් සිටියේ ය. සම්මෝහ නිදුාවේ ඉතිහාසය හුරුව සිටි හේ, පුංශයේ සිටි මෙස්මර්ගේ අනුගාමිකයකු වූ ඩී. පහුස්ගහුර්ගේ <sup>1</sup> මුල් කාලයේ අත්දකිම්වල තිබූ ඊට සමාන නිදර්ශන ද දන සිටියේ ය. කේසි ට සම්මෝහ නිදාවේ දී තමාගේ ම ශරීරයේ තත්ත්වයන් සොයා දන ගත හැකි වී නම්, අනසයන්ගේ තත්ත්වයන් ද සොයා දන ගත හැකි වී නම්, අනසයන්ගේ තත්ත්වයන් ද සොයා දන ගත හැකි වී නම්, අනසයන්ගේ තත්ත්වයන් ද සොයා දන ගත හැකි වනු ඇත යන අදහස ලේන්ට ඇති විය. ලේන් සිටියේ කලෙක සිට උදර රෝගයකින් පෙළෙමිනි. ඔව්හු ලේන් ගැන ම පරීක්ෂණ කළහ. එය සාර්ථක විය. සම්මෝහ නිදාවේ දී ලේන්ගේ ශරීර තත්ත්වය විස්තර කළ කේසි, පිළියම් කුමයක් ද යෝජනා කෙළේ ය. ලේන් පීතියට පත් විය. ඔහු දන සිටි රෝග ලක්ෂණවලට මේ විස්තර හොදින් ගැළඳපුණේ ය. ඒ වන විටත්

<sup>1.</sup> De Puysegur

වෛදාවරුන් කීප දෙනකුන් විසින් සොයා දූන ගෙන තිබුණේ ද, ඒ ලකුණමය. එහෙත් මේ අවස්ථාවේ දී තියම කරන ලද පුතිකාර තුමයට, කලින් නියම නො කරන ලද බෙහෙත්, ආහාර හා වහායාම ද ඇතුළත් විය. යෝජනා කරන ලද පුතිකාර කුමය ලේන් අත්හදා බැලුවේ ය. සති තුනකට පසුව ඔහුගේ නත්ත්වය දුනෙන තරමට හොඳ අතට හැරී ඇති බව ඔහුට වැටහිණි.

මුළු සිද්ධිය ගැන ම, කේසි සිටියේ සැකයෙනි. එහෙත් ලේන්, රෝගයෙන් පෙළෙන අනාඃයනවත් උපකාර කළ හැකි දෝයි ඉතා ආශාවෙන් හා උනන්දුවෙන් සිටියේ ය. කේසි, බයිබලය කියවන්නට පටන් ගෙන තිබුණේ අවුරුදු දහයෙක ළමයකු වශයෙනි. එතැන් සිට හේ, අවුරුද්දකට වරක්, පිට කොළයේ සිට පිට කොළයට කියෙව්වේ ය. **කේසි** ඒ කාලයේ සිට කිුස්තුස් වහන්සේගේ ශිෂායකු මෙන්, අනාා මනුෂායනට උපකාර කිරීමටත් අනාඃයන් සුවපත් කිරීමටත් ආශාවෙන් සිටියේය. පසුව ඔහු, දේශකයකු වීමට සිතා සිටි නමුත් ඒ පුාර්ථනාව, පරිසරය නිසා බිඳි ගියේ ය. දැන් ඔහුට පුදුමයකට මෙන්, අනාඃයන් සුවපත් කරන්නට අවස්ථාවක් ලැබෙන්නට යයි. එහෙත් කේසි එය පිළිගැනීමට බිය විය. නින්දෙන් සිටින අතර අහිතකර දෙයක් කියැවුණොත් කුමක් කරන්න ද ? මරණයට හේතුවන දෙයක් පවා නියම විය නොහැකි ද ? අන්තරාය කර දෙයක් නියම කළහොත් එය වළක්වා ලන්නට තරම් වෛදා:-ශාස්තුය ගැන ලේන් දූන සිටි නිසා, එහි අනතුරක් නැතැයි ලේන් ඔහුට සහතික කර කියා සිටියේ ය. කේසි, මාර්ගෝපදේශකත්වය ලබා ගැනීම සඳහා ධර්ම හුන්ථ පරීකෂා කෙළේ ය. අන්තිමේ දී හේ එතරම් නුහුරු කුමයෙකින් වුව ද<sup>්</sup> **ී**දවු ලැබීමට බලාපොරොත්තු වූ අයට උදවු කිරීමට එකඟ විය. එය පරිකෳණයක් වශයෙන් පමණක් සැලැකිය යුතු බව කියා සිටි හෙතෙම තමාගේ සේවය සඳහා මුදලක් ගැනීමට මුළුමනින් ම අකැමැති විය.

සම්මෝහ-නිදාවෙන් කේසි කී දේවල්, ලේන් ලසු ලේඛනයෙන් සටහන් කර ගන්නට පටන් ගත්තේ ය. ඔව්හු මේ ලියූ පිටපත්වලට "කියැවීම්" යන නම යොදන්නට ද වූහ. ඒ නම දෙන ලද්දේ ඊට වඩා සුදුසු නමක් සිතට නා නිසා මිස, එය විශේෂ වශයෙන් නිවැරැදි නමක් වන නිසා නොවේ.

ඡායාරූප ශාලාවෙන් ඉතිරි කර ගත් කාලය, කේසි රෝගී නගරවාසීන්ගේ රෝග නිදාන සෙවීමට කැප කළේ ය. මෙහි දී දක්නට ලැබුණු බෙහෙවින් ම ආශ්වර්යවත් අංශයෙක් විය. එනම් සාමානාඃ ජීවිතයේ දී වෛදාඃ ශාස්තුය ගැන කිසිත් නො දූන සිටි නමුත්, ඒ පිළිබඳ පොතක් පවා කිසි දිනෙකවත් කියවා නොසිටි නමුත්, කේසි තම රෝග විතිශ්චයවල දී චාදුහවේදයට ් හා කායික විදහාවට ² අයත් නියම වවනවලින් රෝග තත්ත්වයන් විස්තර කිරීමයි. එහෙත් කේසිට සියල්ලට ම වඩා ආශ්චර්යවත් වූයේ තමා මිනිසුන්ට කරන්නට කී දේවල් කිරීමෙන් ඔවුන් සුවපත් වීම ය. ලේන්ගේ සිද්ධිය පුශ්ත කළ හැක්කක් ලෙසින් ඔහුට පෙනිණි. සමහර විට "සනීපය" යන ලේන්ගේ හැඟීම, ඔහුගේ ම මනඃකල්පිතයක් විය හැකි ය. එහෙත් තමා ම නැවැත කටහඬ ලබා ගැනීම, කිසිසේත් මනඃකල්පිනයෙක් නොවේ. එහෙත් එය, භාගාය සම්පන්න අහඹු සිද්ධියක් වීමට ඉඩ ඇත. සමහර විට, මේ ශක්තිය ඇදහිය හැක්කේ තමා සම්බන්ධයෙන් පමණක් වන්නට ද ඉඩ තිබේ. අසාධා යයි හඳුන්වා තිබුණු රෝග පවා, සුව කිරීමේ "නැතැයි" කිව නො හැකි සතා සිද්ධිය නිසා, කේසිගේ "කියැවීම්වල" මුල් අවුරුදුවල දී ඔහු සමග දිගට ම පොර බදමින් පැවැති මේ සියලු සැක, කුමයෙන් දියැවී ගියේ ය.

කේසිගේ ශක්තිය පිළිබඳ ආරංචිය කුමයෙන් පැතිරිණි. දිනක් කේසිට හොප්කින්ස්විල්හි මහජන පාසැල්වල කලින් සිටි පරීසෂකවරයාගෙන් බොහෝ දුර සිට පණිවිඩයක් ලැබුණේ ය.

I. Anatomy

ඔහුගේ පස් හැවිරිදි දුව තුන් අවුරුද්දෙක සිට සිටියේ අසනීපයෙනි. අවුරුදු දෙකේ දී, ඈට තද පුතිශතවක් වැළැදිණි. ඉන් පසු ව ඇගේ මනස ස්වාභාවික ලෙස වැඩුණේ නැත. මාපියෝ විශේෂඥයන් එකකුට පසු ව එකකුගෙන් උපදෙස් සෙවූහ. එහෙත් ඒ එකකුට වත් දරියට කිසි ම උපකාරයක් කළ නො හැකි විය. පසුව මේ දරිය වැඩි වැඩියෙන් නිතර වෙව්ලීමෙකින් පෙළෙන්නට වූවා ය. අන්තිමට උපදෙස් ගත් විශේෂඥයා කීවේ ඈ හැම විට ම වාගේ මාරක බව ඔප්පු වී ඇති දුර්ලත වර්ගයෙක, මොළයේ රෝගයකින් පෙළෙන බව ය. දුකින් බර වූ හදවතින් යුතු දෙමාපියෝ දරිය මැරෙන්නට ගෙදර ගෙන ආහ. ඔවුනට මිනුයකුගෙන් එඩ්ගා කේසිගේ පුදුම ශක්තිය ගැන දන ගන්නට ලැබුණේ මේ අවස්ථාවේ දී ය.

තොරතුරුවලින් කම්පිත වූ කේසි, 'කියැවීමක්' දීම සඳහා' නගරයෙන් පිට යන විශේෂ ගමනකට කැමැත්ත දුන්නේ ය. ආර්ථික වශයෙන් පහත් තත්ත්වයෙක සිටි නිසා ඔහුට දුම්රිය ගාස්තුව පිළිගන්නට සිදු විය. දරියගේ පියා එය ගෙව්වේ ය. ඔහු කළ සේවයක් සඳහා පැහැදිලි ව යමක් ගත් පුථම අවස්ථාව මෙය විය.

කෙසේ හෝ ඔහු මේ ගමන පිළිගත්තේ සැකයෙන් බර හදවතෙකින් යුතුවයි. අස්වාභාවික කුඩා දරිය දුටු පසු තමා බාර ගෙන ඇති වගකීමේ මහත්කම ඔහුට වඩාත් දනී ගියේ ය. වෛදා ශාස්තුය ගැන කිසින් නොදන්, නූගත් ගොවියකුගේ පුතක් රටේ ම සිටි දසුනෙම විශේෂඥයනටවත් පිහිටක් විය තො හැකි ව සිටි දරියකට උපකාර කිරීමට යයි. කේසි ඒ ගෙදර සාලයේ සෝපාව මත නින්දට වැටුණේ හයින් කම්පා වෙමිනි. කෙසේ හෝ සම්මෝහ නිදාවේ දී, තමා පිළිබඳ ඒ සියලු සැක පහව ගියේ ය. ළඟ සිටි ලේන්, යෝජනාව කොට පුරුදු පරිදි කේසි කියන දේ පිටපත් කෙළේ ය. පෙර කරන ලද සියලු

අපට හුරුපුරුදු ලෙසින් කිවහොත් සාස්තරයක් කීම සඳහා.

කියැවීම්වල තුබූ තිශ්චල පුවාහී ස්ථිරතාවෙත් යුතු ව, තිදන ඡායාරූප ශිල්පියා දරියගේ තත්ත්වය විස්තර කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. පුතිශාාව රෝගය වැළැඳෙන්නට ටික කලකට පෙර දරිය වාහනයෙකින් වැටී ඇති බවත්, එයින් තැළුණු පෙදෙසේ පුතිශාාව වීෂ බීජ තැන්පත් ව ඇති නිසා වෙච්ලීම සිදුවන බවත් හේ කීවේ ය. සුදුසු ගස් වෙදකමෙකින් තැළීම ඉවත් කළ කල, සුවය ලැබෙතැයි දන ගන්නට ලැබිණි.

මව, දරිය වාහනයෙකින් වැටුණු බව ස්ථිර කළා ය. එහෙත් පෙනෙන තුවාළයක් නො තුබූ නිසා මේ සිද්ධිය හා රෝගය අතර මොන ම සම්බන්ධයක්වත් ඇතැයි ඈට කිසි දිනෙකවත් සිතී තිබුණේ නැත.

උපදෙස් ලැබුණු ලෙසින් සුදුසු පිළියම් ලේන් විසින් කරන ලදී. සති තුනක් ඇතුළත දී වෙව්ලීම් රෝගයෙන් දරිය සම්පූර්ණයෙන් ම මිදුණා ය. ඇගේ මනස පුකෘතිමත් වීමේ ලකුණු, නිශ්චිත ලෙස ම පෙනෙන්නට විය. රෝගයට පෙර ඇගේ පියතම කෙළි බඩුව ලෙසින් පැවැති බෝනික්කකුගේ නම කියා ඕ කථා කළා ය. ඉන්පසු ඕ අවුරුදු තුනකට පසු ව, පුථම වරට තම මාපියන් ඇමතුවා ය. මාස තුනකට පසු ව, කෘතවේදී මාපියෝ හැම අතෙකින් ම දරිය ස්වාභාවික තත්ත්වයට පත්ව ඇති බවත්, උමතුව සිටි අවුරුදු තුනේ දී අතපසු වූ දේවල් වේගයෙන් ඉගෙන ගන්නා බවත්, වාර්තා කළහ.

මෙබඳු නිදර්ශන නිසා. කේසිට එතරම් අසිරීමත් වූත්, වීවරණය නො කළ හැක්කා වූත්, ශක්තියක් පුයෝජනයට ගැනීම නිවැරැදිය යන විශ්වාසය ඇති විය. මෙබඳු සිදුවීම් නිසා ඔහුගේ කීර්තිය ද පැතිරිණි. හදිසියෙන් කේසි සොයා ගත් පුවත්පත්කරුවෝ ඔහු පුසිද්ධියට පත් කළහ. බලාපොරොත්තු සුන් කර ගෙන සිටි මිනිසුත්ගෙන් ඔහුට බොහෝ දුර සිට පණිවිඩ ලැබෙන්නට විය. ඔවුනට ඔහුගේ උපකාරය අවශා විය. ආතුරයාගේ නියම නමත් කියැවීම කරන අවස්ථාවේ දී ඔහු සිටින ස්ථානය හෙවත් වීදිය, නගරය හා රාජායන් යෝජනාව තුළ දී තමාව ලැබුණොත්, ඈතෙක සිට ගෙන පවා කියැවීම කළ හැකි බව කේසි දන ගත්තේ මේ අවස්ථාවේ දී ය. බොහෝ විට ඔහු මේ දුර සිට කළ කියැවීම් ආරම්භ කළේ ආතුරයා සිටි පරිසරය පිළිබඳ ව හීත් හඬෙකින් කරන විස්තරයෙකිනි. "මේ උදෑසන, හොඳ සුළඟක්" "වින්ර් නූ" "ස්විට්සර්ලන්තය, මෙය ලස්සනයි තේ ද ? කදිම ලස්සන දිය පාරක්" දන් සිරුර ගමන් කරනවා, ඕන් දන් ලිෆ්ට් එකේ යනවා" "ලස්සන පිජාමා" "ඔව්, යාවඤා කරන මව මට පේනවා" මේ විස්තර හැම විට ම නිවැරැදි බව ඔප්පු වී තිබේ. ඔහුගේ දිවැසේ සනානාව පිළිබඳ තවත් සාක්කියක් මෙයින් සැපයේ.

කියැවීමේ ආතුරයා ඈත සිටියකු වුවත් කාමරයේ ම සිටියකු වුවත් කියා මාර්ගය හැම විට ම එක ම විය. ඔහුට උචමනා කෙළේ සපත්තු ගලවා කර පටිය හා ගෙළ ගැටය බුරුල් කොට කව්ච්චියෙක නැතහොත් ඇඳෙක දිගා වී සම්පූර්ණයෙන් ම සන්සුන් වීමට ය. දකුණට හිසන් උතුරට පාදත් දමා නිදා ගැනීම වඩා හොඳ බව ඔහුට දූන ගත හැකි විය. කවිච්චියකුත් හිසට කොට්ටයකුත් හැර අනාඃ උපකරණයක් අනවශාඃ විය. පහසුව සඳහා මිස, මේවාත් නැති ව බැරිවා නොවේ. රාතිු කාලයේත් මහා දවාලෙත් 'කියැවීම්' කළ හැකි විය. අන්ධකාරය හෝ ආලෝකය, කුියා මාර්ගය කෙරෙහි කිසි ම චෙනසක් ඇති කළේ නැත. දිගාවීමෙන් විනාඩ් කීපයකට පසු ව, කේසි නින්දට වැටේ. එවිට ලේන් නැතුහොත් කේසිගේ බිරිය, නැතුහොත් පසු කාලයෙහි දී ඔහු පුත් හපුලින් ' ඒත් නැතහොත් **කේසි විසි**න් ඒ කාර්යය බාර දෙන ලද ඕනෑ ම වග කිව යුතු පුද්ගලයකු කරන්නේ, සුදුසු යෝජනාව ඔහුට ඉදිරිපත් කිරීම ය. සාමානාය <sup>ල</sup>යා්ජනා පාඨය මෙසේ ය.

Hugh Lynn

"දුන් ඔබ ඉදිරියේ අසවල් රටේ අසවල් නගරයේ සිටින අසවලා ඉන්නවා. (සුදුසු පරිදි නම් ගම් ආදිය යොදා ගත යුතු ය.) ඔබ මේ සිරුර වටා පරිස්සමින් ගොස් එය හොඳින් පරීක්ෂා කර මේ අවස්ථාවේ එහි ඇති තත්ත්වයත් ඒ තත්ත්වයට හේතුවත් මට කියන්න. මේ ශරීරයේ නිදහසට හා උපකාරයට අවශා යෝජනාත් කරන්න. මා පුශ්න අසන විට ඔබ ඒවාට උත්තර දෙනවා ඇති."

විතාඩි කීපයකට පසු ව, කේසි කථා කරන්නට පටන් ගනී. ලේන් නැතහොත් පසු කලෙක දී ශ්ලැඩිස් ඩේවිස් ¹ මෙනෙවිය කෙළේ ඔහු කී දේ ලසු ලේඛනයෙන් වාර්තා කිරීමයි. පසුව මෙසේ සටහන් කර ගන්නා ලද වාර්තා යතුරු ලියනයෙන් පිටපත් කරන ලදී. බොහෝ විට එක් කොපියක් "කියැවීමේ" ආතුරයාට, ඔහුගේ මාපියන්ට, බාරකාරයාට නැතහොත් වෛදාවරයාට දී ඇත. කහ පැහැති කාබන් කොපිය කේසිගේ ස්ථීර ලිපි ගොනුවල තබා ඇත.

පුවත්පත් පුසිද්ධියත් වැඩී ගෙන යන කට වචන කි්රතියත් නිසා කෑදර මුදල් වැද්දන්ගේ අවධානය කේසි වෙතට ඇදෙන්නට විය. සති දෙකක් තිස්සේ කපු වෙළඳ පොළ ගැන දිනපතා කියැවීම ලබා ගැනීම සඳහා දිනකට ඩොලර් සියය ගණනේ කේසිට දීමට එක් කපු වෙළෙන්දෙක් ඉදිරිපත් විය. ඒ වන විට කේසිට තදින් මුදල් අවශා වී තිබූ නමුත් යෝජනාව ඉවත දමන ලදී. තවත් අයට අවශා වූයේ නිදන් වස්තු සොයා ගැනීමටය. තවත් කොටසකට රේස් අශ්වයන් ගැන දැන ගැනීමට අවශා විය. අවස්ථා කීපයෙක දී පරීක්ෂණයක් වශයෙන් මේ වර්ගයේ කියැවීම අත්හදා බැලීමට කේසි එකඟ විය. කීපවතාවක්ම හේ තුරඟ තරඟ වල පුතිඵල කීමට සමත් විය. අසමත් වූ අවස්ථා ද තිබීණි. එහෙත් ඒ හැම අස්ථාවෙක දීම

<sup>1.</sup> Miss Gladys Davis

ළබිදි විට තම ශක්තිය පිරිහී ඇති බවත් තමා තමා සමග ම අමනාපයෙන් සිටින බවත් කේසිට හැඟී ගියේ ය. වරක් හේ ටෙක්සාස්හි ¹ දී බිම් තෙල් ළිං ඇති තැන් සොයා ගැනීම සඳහා නම දිවැස් ශක්තිය යෙදවීමේ අවදානම බාර ගත්තේ ය. එහි පුතිඵල තෘප්තිදායක නො වීය. අන්තිමේ දී කේසි, තම ශක්තිය රෝගීන්ට උපකාර කිරීමේ දී පමණක් ඇදහිය යුත්තක් ය යන විශ්වාසය ඇති කර ගත්තේ ය. එය යෙදිය යුත්තේ පීඩිතයන් සඳහා පමණි. හුදු උපකාරයට - ඔහුත් ඇතුළු වූ ඕනෑ ම කෙනකුට මුදල් ලබා දීමට එය යෙදිය යුතු නොවේ ය යන නිගමනය හේ ඇතිකර ගත්තේ ය.

කවර වර්ගයෙක හෝ පුසිද්ධියක් ලැබීමට ද ඔහු ආශා කෙළේ නැත. 1922 දී "ඩෙන්වර් පෝස්ට්" පුවත්පත් කතුවරයා කේසි ගැන අසා ඔහු ඩෙන්වරයට කැඳැවී ය. ඒත්තු යන කියැවීම පුදර්ශනයක් නැරඹීමෙන් පසු, කතුවරයා දිනකට ඩොලර් දහසක් ගෙවිය හැකි වැඩ පිළිවෙළක් යෝජනා කෙළේය. කේසිගේ ජයගුාහී වූ මතුවීම සඳහා සම්පූර්ණ වැඩ පිළිවෙළ ඔහු යෝජනා කළේ මේ කොන්දේසි පිට යෑ කේසි තලප්පාවක් බැඳ ගෙන පෙරදිග නාමයක් භාවිත කළ යුතු යෑ කියැවීම් කළ යුත්තේ පාරභාසක 3 ජවනිකාවෙකින් අසන්නන්ගෙන් සැඟ වී සිට ගෙනය. කේසි එක වරට ම මේ යෝජනාව ඉවත දම්මේ ය.

බුන්ස්වික් රේඩියෝ හා ටෙලිවිෂන් සංයුක්ත මණ්ඩලයේ සහාපති වූ ද කේසිගේ ජීවිත මිතුයා වූ ද ඩේවීඩ් කාන්, පෞද්ගලික සාකච්ඡාවල දී තම විශාල වූ මිතු මණ්ඩලය තුළ ද ව්ෂාපාරික ආශිතයන් අතර ද කේසිගේ සේවය පතළ කර හැරීමට

<sup>1.</sup> Texas

Denver post

<sup>3.</sup> Translucent (පාරභාසක ජවතිකාවෙක් නම් ජනෙල් ව්දුරුමෙන් ආලෝකයට පසා කරගෙන යාම ඉඩ දෙන ඔබ්බෙහි වූ වස්තූන් පැහැදිලිව පෙනීමට ඉඩ නොදෙන තිරයෙකි.)

බොහෝ වෙහෙස දරී ය. එහෙත් පුචාරය විමේ වඩා විශිෂ්ට කුමයක් ඔහු යෝජනා කළ විට, <mark>කේසි</mark> වජ්රයක් සේ ස්ථිර ව සිට ඊට විරුද්ධ විය. අලබාමාවේ බර්මින්හැම්හි පුවත් පතෙක පළ වූ එක් දේශනා දුන්වීමක් හැරුණු විට, මුළු කාලය තුළ දී ම කේසි තම කියැවීම් ගැන හෝ පුසිද්ධ දේශනා ගැන හෝ කිසිම දන්වීමකට ඉඩ දුන්නේ නැත. තමා ගැන වැඩිපුර නොදත් අය සමඟ කළ සාකච්ඡාවල දී තම විශේෂ ශක්තිය ගැන ඒ අය ඇසුවේ නැති නම්, කේසි කිසි දිනෙක කථා කෙළේ නැත. නගරයේ සිටි බොහෝ මිනිසුන් කේසි, ඉරිදා පාසැල් පන්තියෙක ඉගැන්වූ බවට වැඩියෙන් ඔහු ගැන දූන සිටියේ අල්පයෙකි. හේ සමාජ සංවිධානයෙක හෝ සහෝදර සංගමයෙක හෝ නාගරික සංවිධානයෙක හෝ සාමාජිකයෙක් නොවී ය. තමා දුක් විඳින මිනිසුන් සුවපත් කිරීම හා ඔවුනට උපකාර කිරීම සඳහා වූ උපකරණයක් පමණක් ය යන විශ්වාසයෙන් යුතුව ය කේසි ජීවත් වූයේ. කිසි දිනෙක අවධානය තමා කෙරෙහි යොමු නොවිය යුතුය යනුත් තමාගෙන් උපකාර ලැබිය හැකි අය අලංකාර මාතෘකා පාඨචලින් නොව පුද්ගල රෙකමදාරු මගින් ම තමා ගැන දත යුතු ය යනුත් ඔහු තුළ නොසැලී පැවැති විශ්වාසයයි.

මුල් කාලයේ දී කේසි, පුතිපත්තියක් වශයෙන් ම තම කියැවීම් සඳහා මුදල් අය කිරීම පුතික්ෂේප කෙළේ ය. ඔහු දිගට ම ඡායාරූප ශිල්පයෙහි ම නිරත විය. පසුකාලයේ දී ඔහුගේ සේවයේ අවශාතාව කොතරම් තද වූවා ද යනහොත්, ඔහුට තම රැකියාව කර ගෙන යා නො හැකි විය. තමාගේ පවුල නඩත්තු කර ගැනීම සඳහා, කළ සේවයට යමක් අය කිරීම යුක්ති සහගතය යන හැඟීම ඔහුට ඇති වූයේ මෙවිට ය. ඒ අවස්ථාවේ දී පවා මුදල් නැති අයට නොමිලයේ කියැවීම් රාශියක් කර දුන්නේ ය. දිගට ම ඔහුගේ ආකල්පය වශාපාරික ස්වරූපයෙන් තොර විය. වර්ජිනියා බීච්හි ලිපි ගොනුවල ඇති ඔහුගේ කාබන් කොපි. ලිපි, මේ ගැන හොඳින් සාක්කි දරයි. (කියැවීම්වල ම යෝජනාවට අනුව, ඔහු 1927 දී වර්ජිනියාබීච් පුදේශයට ගියේ ය.) මේ ලිපි, වහාකරණ වැරැදිවලින්, නොමනා ලකුණුවලින් හා අක්ෂර ශුද්ධි හීනතාවෙන් පිරි ඇත. එහෙත් සහෝදර ජනතාවට උපකාර කිරීමේත් ඉගැන්වීමේත් තද කැමැත්ත ඒවායින් හෙළි වෙයි.

මුළු කාලය තුළ දී ඔහු සිටියේ තමා කරන්නේ කිමෙක් ද යන සැකයට මැදිව ය. කියැවීමක් කරන්නට යයි කියන ලද ඇතැම් අස්ථාවල දී නිදන කේසි නිශ්ශබ්ද ව සිටියේ ය. කේසිගේ සෞඛාය හා මානසික තත්ත්වය, ඔහුගේ ශක්තිය කෙරෙහි බල පෑ බව පෙනේ. සාමානායෙන් මෘදු ගති ඇත්තකු නමුත් කේසි කෝප වූ අවස්ථා ද නැත්තේ නොවේ. බොහෝ විට මුදල් කරදර ඔහු වෙළා සිටියේ ය. මේ මානසික කැළඹීම් ඔහුගේ ශක්තියට බාධා කරන්නට ඇත. මුල දී සාර්ථක වූ කියැවීම් ලබා ගැනීමට අසමත් වූ බොහෝ රෝගීන් පිළිබඳ ව, කේසිගේ කායික හා මානසික සෞඛාය දියුණු වූ කල්හි, නැවත ඇසූ විට සාර්ථක වූ කියැවීම් ලබාගත හැකි වී තිබේ.

කෙසේ හෝ ඔහුට, වැඩියෙන් සිත් තැවුල් ඇති වූයේ කියැවීමෙන් තමන්ගේ තත්ත්වය හරි හැටි විස්තර වුණේ නැතැයි කියා හෝ යෝජනා කියාත්මක කිරීමෙන් තමාට එලයක් සිදු වූයේ නැතැයි කියා හෝ මිනිසුන් අමනාපයෙන් වාර්තා කරන විට ය. මේ අවස්ථාවල දී කේසි නිහතමානී ව, ඔවුනට දිග ලියුම් ලීවේ ය. නොවරදින සුල්ලෙකැයි බොරුවට ඇඟැවීමට තමා අදහස් නොකරන බවත් සම්පූර්ණයෙන් තේරුම් ගත නො හැකි බොහෝ කරුණු තම කියැවීම් කෙරෙහි බලපාන්නා , සේ පෙනෙන බවත්, ඇතැම් විට රේඩියෝ යන්තුයකට මෙන් තමාටත් පැහැදිලි පණිවීඩ නොලැබෙන බවත් හේ ලියුම්වලින් පැහැදිලි කෙළේ ය. ඔහු මේ ලිපි අවසන් කරන්නේ මෙසේ ය.

"අපේ එක ම බලාපොරොත්තුව ඔබට උපකාර කිරීමයි. ඔබට උපකාරයක් සිදු වී නැති නම් මුදල් ආපසු බාර ගන්න ඕනෑ." ඔහු මුළු ගෙවීම සඳහා ම චෙක්-පතක් ඇතුළු කරයි.

ඇතැම් විටෙක, කේසි මුල දී කළ රෝග විතිශ්චය ඔවුන් අවිශ්වාස කළ නමුත් පසුව කරන ලද වෛදා විතිශ්චයවලින් ස්ථීර වී ඇති බව, කලකට පසුව නැවත ඒ මිනිසුන්ගෙන් ම අසන්නට ලැබේ. ඇතැම් විටෙක පුතිකාරය අසාර්ථක වී යයි පැමිණිලි කළ අය, තියම කරන ලද අවශා ආහාරයක් හෝ ඖෂධයක් හෝ සංස්කරණයක් හෝ මානසික ශික්ෂණයක් හෝ නොසැලකිල්ලෙන් අත හැර ඇති බව දන ගන්නට ලැබේ.

කෙසේ වුවත්, කියැවීම් වැරැදී ගිය හැකි බව කේසි දුන සිටියේ ය. එහෙත් කල්යාමේ දී, කේසි තම ශක්තිය පුයෝජනයට ගන්නේ කෙසේ දයි වැඩි වැඩියෙන් තේරුම් ගත් විට, කියැවීම්වල පැහැදිලිකම හා නිවැරැදිකම දියුණු විය. ඉඳහිට සිදු වූ වැරැදීම් ලෙස පෙනුණු දේවල බරට ඕනෑවටත් වැඩියෙන් සරිලන්නට, පසු කාලයෙක දී පුදුම සුවපත් කිරීම් සිදු කරන ලදී. කැනඩාවේ කතෝලික පූජකයකුගේ අපස්මාරය සුව කරන ලදී. ඔහායෝවේ ඩේටන්හි උපාධිධාරී තරුණයෙක් දරුණු සත්ධි ඉදිමීමේ රෝගයකින් ¹ මුදා ගන්නා ලදී. නිව්යෝක්හි දන්ත චෛදාඃවරයකුට අවුරුදු දෙකක් තිස්සේ පීඩා ගෙන දුන් ඉරුවාරදය සති දෙකෙකින් සුව කැරිණි. පුසිද්ධ ටෙනෙසී ² රෝහලෙකින් බලාපොරොත්තු තබා ගත නො හැකි රෝගියකු ලෙසින් ඉවත ලන ලද, කෙන්<mark>ටකිහි</mark> තරුණ සංගීත කාරියකගේ ස්ක්ලෙරොඩේර්මා ³ නම් දුර්ලභ රෝගය අවුරුද්දකින් සුව විය. සාමානාගෙන් අසාධා යයි සලකනු ලබන කුමර ග්ලෞකොමා<sup>4</sup> නම් ඇස් රෝගය ඇතිව fපිලෙඩෙල්fපියාවේ උපන් දරුවෙක් කේසිගේ උපදෙස් අනුගමනය කළ වෛදාඃවරයකුගෙන් පුතිකාර

<sup>1.</sup> Arthritis

<sup>3.</sup> Scleroderma

<sup>2.</sup> Tennessee

<sup>4.</sup> Infant Glaucoma

ලබා පුකෘති දෘෂ්ටි ශක්තිය ලබා ගත්තේ ය. සුළු වැරැදීම් හා දුෂ්කරතා තිබුණත්, ඒවා මැඩ ගෙන, හැම දා නිහතමානී, හැමදා සැක කරන, හැමදා පුතිපත්තිකාමී වූ කේසිට තම ශක්තිය ඇදිහිය යුතුය යන විශ්වාසය කුමයෙන් ඇති වී, අන්තිමේ දී තහවුරු ව ගියේ මෙබඳු සිද්ධි නිසා ය. සතා වශයෙන් ම, ඒ ශක්තිය යක්ෂයාගෙන් ලැබුණු ආයුධයක් නොව, දෙවියන් වහන්සේගෙන් ලැබුණු තාහාගයෙකි.

අවස්ථා කීපයෙක දී ම කේසි තමා ගැන සැක කරන තරමට ම, කේසි ගැන සැක කරන පරීක්ෂකයෝ ද ඔහුට මුණ ගැසුණාහ. හාර්වර්ඩ් විශ්ව විදහාලයෙන් පැමිණි මනෝවිදහඥයකු වන හපුගෝ මුන්ස්ටර්බේර්ග් මොවුන්ගෙන් එකෙකි. ඔහු පැමිණියේ රහස් කාමරයක්, අඳුරු කාමරයක් හා බොරුකාර යකැදුරන්ගේ වෙනත් සාමානෂ මෙවලම් ද දකීමේ බලාපොරොත්තුවෙනි. මේ කිසිවක් අවශෂ නොකළ කේසි, මහ දවල් කව්වවියක් මත නිකම් ම දිගා වී සරල සම්මෝහ නිදා යෝජනාවක් ලැබීමෙන් පසුව, හොඳ ගැළැපීමක් ඇතිව නිත්දෙන් කථා කරනු දුටු මුන්ස්ටර්බේර්ග් මවිත විය.

කේසි කියැවීමක් කරන විට, මුන්ස්ටර්බෙර්ග් හොඳින් පරීක්ෂා කෙළේ ය. පූර්ව කියැවීම්වල වාර්තා වීමසුවේ ය. දක්ෂ වංචාවක් හෙළි කිරීමේ අදහසින් ඔහුට පෙරත් පසුවත් පැමිණි අන් සියලු දෙනා මෙන්, මුන්ස්ටර්බෙර්ග් ද ආපසු ගියේ කේසි කවරකු වුවත් බොරු-චෙදකු නම් නොවන බව විශ්වාස කරමිනි. රෝගීන්ගේ ම සාක්කියත් පුද්ගලයාගේ අවාාජ අවංක භාවයත් යන දෙක නිසා ම මුන්ස්ටර්බෙර්ග්ට විශ්වාසය ඇති විය.

අනෙක් අතට කේසිගේ සේවයෙහි කාරුණික වූ ද විදහනුකූල වූ ද වැදගන්කම අවබෝධ කර ගත් කරුණු තේරෙන හිතවත් මනුෂායෙන් ද ජිවිතයේ විවිධ අවස්ථාවල දී කේසිට හමු වූහ. ඔව්හු කේසිගේ පුදුම ජිවිතයේ විවිධ පෙරැළීම්වල දී, ධනයෙන් හා උපදේශයෙන් ඔහුට උපකාර කළහ. මොවුන්ගෙන් සමහරෙක් කේසි ආරෝග ශාලාවක් ඇති කිරීමේ අදහස දරුහ. හොඳින් කියැවීම් ලබා ගැනීමත් ඒ කියැවීම්වලින් ලැබුණු ටිකක් අස්වාභාවික නියමයන් සමාන අදහස් ඇති කාර්ය මණ්ඩලයක් මගින් කියාවට නැංවීමත් ඒ ආරෝගය ශාලාව පිහිටුවීමේ පරමාර්ථයයි. කියැවීම වලින් පුයෝජන ලබා සිටි මෝර්ටන් බලුමැන්නල් 1 නම් ධනවනෙක්, මේ සිහිනය කියාවට නැඟී ය. 1929 වර්ජිනියාවේ වර්ජිනියා බීව්හි කේසි ආරෝගය ශාලාව පිහිටුවන ලදී. අවුරුදු දෙකක් පැවැති ආරෝගයගාලාව, වසාපාර වස්තු වෙළඳ පොළේ පරිභානියෙන් 2, එහි අනුගුාහකයාට සිදු වූ අලාභ නිසා වසා දමන්නට සිදුවිය.

1942 දී කේසිගේ ජීවිත කථාව <sup>3</sup> පුසිද්ධ කිරීමෙනුත් ඊට පසුව 1943, සැප්තැම්බර් කොරනට් <sup>4</sup> සඟරා පුකාශනයේ "Miracle Man of Virginia Beach" යන ශිර්ෂ පාඨයෙන් යුතු ලිපිය පළ වීමෙනුත් කේසිගේ අද්භූත ශක්තිය, මුළු ජාතිය පුරාම පැතිර ගියේ ය. මේ නිසා රටේ හැම තැනින් ම ඔහු කරා ලියුම් ගංවතුරක් මෙන් ගලා ආවේ ය.

මෙයින් සමහරෙක තිබූ ශෝවනීය වූ හදිසි ගතිය, හද දෙදරවත තරම ය. එකකු හෝ ආපසු යැවීම කේසිට දරිය නොහැක්කෙක් විය. අවුරුදු එකහමාරක් පමණ ඉදිරියට තබාද, හමුවීම් නියම කර ගන්නා ලදී. දවසකට කියැවීම් එකක් දෙකක් නොව අටක් පමණ කරන ලදී. පෙරවරු සතරෙකි. පස්වරු සතරෙකි. නින්දෙන් වැඩ කිරීම පහසු ජිවිත මාර්ගයක් ලෙස පෙනෙනවා ඇත. එහෙත් එයින් ඔහුගේ ස්නායු ශක්තියට විශාල හානියෙක් විය. මේ නිතර සේවය කිරීමේ වෙහෙස ඔහුට පීඩාකර වන්නට ඇත. 1945 ජනවාරි 3 වැනි දා හැටහත් වැනි වියේ සිටී කේසි පරලෝ සැපත් විය.

<sup>1.</sup> Morton Blumenthel

<sup>3.</sup> There is a River by Thomas Sugrue

<sup>2.</sup> Stock Market Crash

Coronet

එඩගා කේසි නම් මිනිසාගේ ජීවිත කථාව අවසන් වූයේ මේ අයුරිනි. එහෙත් ඔහුගේ වැදගත්කම ඔහු සමග වැළලුණේ නැත. මනුෂායකුගේ අමරණීයත්වය, මනුෂා ජීවිත හොඳ අතට හැසිරවීමේ සේවය නිසා ඇති වේ යයි කිව හැකි නම් අමරණීයත්වයට කේසිගේ ඇති අයිතිවාසිකම් සුරක්ෂිත ය. එහෙත් මීටත් වඩා වැදගත් වත්තේ මිනිසා තුළ දිවැස් ශක්තිය ඇති බව සහතික කරන, අනුයුමයෙන් වැඩී ගෙන යන සාක්කි සමූහයට කේසිගේ දිවැස් ශක්තිය, දුෂ්කර පායෝගික පරීක්ෂණයෙකින් සමත් වූ නිසා ය. ඔහු අනෙක් මිනිසුනට දකිය නොහැකි දේ දක්කා පමණක් නොවේ. ඔහුගේ දකීමවල ඇත්ත නැත්ත සොයා ගැනීමට ද හැකි විය. එපමණෙක් ද නොවේ. එය වැඩ ගත හැකි ශක්තියෙක් ද විය. එසේ ම එයින් වැඩ ද සිදු විය.

## ජීවිතයේ පුහේලිකාවලට පිළිතුරෙක්

මිනිසුන් කෙරෙහි දයාවෙන් කටයුතු කළ අවුරුදු විස්ස තුළ දී නිදසුන් දහස් ගණනෙක දී ම කේසිගේ දිවා ඥානය ඇදහිය හැකි බව පෙනී ගියේ ය. ඔහුගේ පුදුම ජීවිතයේ දෙවන දියුණුව කරා යන්නකු විසින් මේ කරුණ සිහියේ තබා ගත යුතු ය.

මුල දී ඔහුගේ දකිම් ශක්තිය යොමු වූයේ මිනිස් සිරුරේ සැඟවුණු තැන්වලට හෙවත් අභාගේතරයට ය. අවුරුදු බොහෝ ගණනක් ඉකුත් ව යන තාක් මේ ශක්තිය, බැහැරටත් යොමු කළ හැකි යයි කාටවත් සිතුණේ නැත. මුළු විශ්වයට ම ඒ කියන්නේ මනුෂායා හා විශ්වාස අතර වූ සම්බන්ධතාවට හා මනුෂා ස්වභාවයේ පුශ්නවලට මේ ශක්තිය යෙදිය හැකි යයි කවුරුන්වත් මුල දී සිතුවේ නැත. එය සිදු වූයේ මතු දක්වෙන අයුරිති.

මහායෝවේ ඩේටන්හි ධනවත් මුදුණ ශිල්පියකු වූ ආ**තර්** ලැමර්ස්ට මිනු වහාපාරිකයකුගෙන් කේසි ගැන අසන්නට ලැබුණේය. ඔහුගේ උනන්දුව තදින් ඇවිස්සිණි. කේ**සිගේ** 

<sup>1.</sup> Arthur Lammers

කාර්යය බැලීම සඳහා ඔහු අලබාමාචේ සෙල්මාවට විශේෂ ගමනක් ගියේ එහෙයිනි. කේසි වාසය කළේ එහි ය. ලැමර්ස්ට තමාගේ ම සෞඛ්ය පුශ්නයෙක් නො වී ය. එහෙත් දින කීපයක් කියැවීම දෙනු බලා සිටි ඔහුට කේසිගේ දිවා ඥානය සනාය යැයි ඒත්තු ගියේ ය. සාමානය පෙනීමට අසු නොවන්නා වූ සනායන් දකීමට සමත් වූ මනසකට රෝගී මිනිසකුගේ අක්මාවේ කියාකාරීත්වයට හා ජීර්ණ මාර්ගයේ පැටලැවිලිවලට වඩා පොදු වූ වටිනා කමක් ඇති පුශ්නවලටත් එළියක් හෙළත හැකි විය යුතු ය. එසේ සිතුවේ බුද්ධියෙන් පුබුද්ධ වූ බහුශුැතයකු වූ ලැමර්ස් ය. කවර දර්ශනවාදය වැඩියෙන් ම සතායට ළඟා වේද ? මිනිසාගේ පැවැත්මේ අර්ථයක් ඇති නම්, ඒ කිමෙක් ද? අමරණීයත්වය පිළිබඳ ඉගැන්වීමෙහි කිසියම් සතායෙක් තිබේද? එසේ නම්, මරණීන් මතු මිනිසාට කිමෙක් වේ ද ? කේසිගේ දිවා ඥානය මෙබඳු පුශ්නවලට උත්තර දීමට සමර්ථ ද ?

කේසි මේවා දන සිටියේ නැත. පරමාර්ථයන් පිළිබඳ වූ ගැඹුරු පුශ්ත කිසි දිනෙක ඔහුගේ මනසට ඇතුළු වී නො තිබිණි. පල්ලියේ දී ඔහුට උගත්වන ලද ආගම, ඔහු පුශ්තයක් නැතිව ම පිළිගත්තේ ය. දර්ශනය, විදහව හා අනහගමික මත යන මේවා සමඟ සසදා තම ආගමේ සතහතාව ගැන කල්පනා කිරීම ඔහුගේ චින්තන කුමයට හුරු දෙයෙක් නො වීය. දිගින් දිගට ම ආගම විරෝධි වූ ඒ නින්දට ඔහු වැටුණේ දුකින් පෙළෙන මිනිසුනට උපකාර කිරීමට තිබූ කාරුණික ආශාව නිසා ම ය. මේ ශක්තියෙන් රෝග සුව කිරීම හැරුණු විට වෙනත් පුයෝජන ගත හැකි බව දුටු පළමුවැන්නා ලැමර්ස්ය. මින් පසු කේසිගේ උනන්දුව ද ඇවිස්සී ගියේ ය. කියැවීම්වලින්, අසන ලද පුශ්තයකට උත්තරයක් නො ලැබී ගියේ ඉතා කලාතුරකිනි. ලැමර්ස්ගේ පුශ්නවලට ද උත්තර නො ලැබෙන්නට කරුණෙක් නැත. තමාගේ වහාපාරික කටයුතු නිසා ලැමර්ස්ට සෙල්මාවේ නතර වන්නට නො හැකි වූ හෙයින් ඩෙටනයට අවුත් සතියක් දෙකක් තම ආගන්තුකයකු වශයෙන් ගත කරන්නට යයි ලැමර්ස්, කේසිට ආරාධතා කෙළේ ය. දෙවියන් වහන්සේ තමාට නව සේවා මාර්ග පාදා දීමට කැමැති වෙනවා විය හැකි යයි සිතු කේසි ගමනට එකඟ විය.

ලැමර්ස් මෑත කාලයෙක සිට ජොා්තිශ්ශාස්තුය කෙරෙහි උනත්දුවෙකින් සිටියේ ය. ජොා්තිශ්ශාස්තුය සතා නම් තේරුම් ගත හැකි ලෙසෙකින් මනුෂායා සෙසු විශ්වයට සම්බන්ධ කරන ශාස්තුයක් එයින් අපට සැපැයෙනු ඇතැයි හේ සිතුවේ ය. මේ නිසා ඔහුට ජොා්තිශ්ශාස්තුය, දිවා-ඥාන පරීක්ෂණයට හොඳ ආරම්භක ස්ථානයෙකැයි පෙනී ගියේ ය. මෙසේ 1923 ඔක්තෝබර් මාසයේ එක් සන්ධාහවෙක ඩේටන්හි පැරණි fපිලිප්ස් හෝටලයේ දී කේසි දිගා වූ විට ඔහුට යෝජනා කෙළේ ලැමර්ස්ගේ කේත්දය කියන්නට මිස ඔහුගේ ශරීරයේ ඇතුළත බලන්නට නොවේ.

හැම විට ම තමාට ලැබෙන යෝජනාවට එකඟ වන සම්මෝහ-නිදුාවෙන් සිටින කේසි සංක්ෂේපයෙන්, කෙටි වාකා වලින්, කේන්දුයක් දුන්නේ ය. කියැවීමේ අවසානය හරියේ දී, ඉක්මන් පැහැදිලි අවහාජ ශෛලියෙන් මේ පුදුම වාකාය එළියට ආවේ ය.

"මොහු වරක් පැවිද්දෙක් ව සිටියා"

ඒ වාකාපයේ තිබුණේ, කෙටි වචන කීපයෙක් පමණි. එහෙත් බොහෝ පොත්පත් කියවා මනුෂා ගතිය පිළිබඳ පුධාන වාද ගැන දැන සිටි ලැමර්ස්ට මේ වචන සමූහය විදුලිබල කවන්නෙක් විය. කේසිගේ මේ අති විශේෂ¹ දර්ශනයෙන් පුරාතන

<sup>1.</sup> Beyond Normal

පුනර්ජන්මවාදය සතාঃ සිද්ධියක් ලෙසින් දුටු බව මෙයින් අදහස් කෙරේ ද ?

ලැමර්ස්ගේ කුහුල සන්සිඳෙනු වෙනුවට මෙයින් සිදු වූයේ ඇවිලෙන ගින්නට පිදුරු වැටීමෙකි. නින්දෙන් පිබිදි කේසිට, කැළැඹී සිටි ලැමර්ස් නම ලසුලේඛකයාත් ලින්ඩන් ශුෝයර් නම තම ලේකම්වරයාත් සමඟ, මේ දන් කියැවුණු දෙයෙහි ගැබව ඇති අදහස් ගැන සාකච්ඡා කරනු දක්නට ලැබිණ. පුනර්ජන්මවාදය සතෂයෙකැයි ඔප්පු කළ හැකි නම් එයින් දර්ශනයන් ආගමන් මනෝවිදපාවත් පිළිබඳ ව දනට පවත්නා මත වෙනස් කෙරෙනු ඇතැයි ලැමර්ස් කියා සිටියේ ය. මේ කරුණ ගැන කේසිගෙන් තවත් කියැවීම් ලැබුණහොත් පුනර්ජන්මයේ නියාම ධර්මයන් කියා කරන ආකාරය නිශ්චිත ලෙසින් සොයා ගත හැකි වනු ඇත. පුනර්ජන්මය ජෙක එකතුව මනුෂෂ ජිවිතයත් වරිත ලක්ෂණ හා නිෂ්ඨාවත් විවරණය කරන්නේ කෙසේ ද? ඒ දෙක එකතුව මනුෂෂ ජිවිතයත් වරිත ලක්ෂණ හා නිෂ්ඨාවත් විවරණය කරන්නේ කෙසේ ද? මෙවැනි පුශ්නවලට එයින් පිළිතුරු ලැබෙනු ඇත.

මේ විෂය ගැන තවත් කියැවීම් කරන්නට යයි ලැමර්ස් උනත්දුවෙන් ඉල්ලා සිටියේ ය. කැළැඹීමට පත් ව සිටි කේසි තරමක් අකැමැත්තෙන් ඉල්ලීමට එකඟ විය. ලැමර්ස් ආශාවෙන් ඇසූ පුශ්නවලට පිළිතුරු වශයෙන් දන් ලැබෙන කියැවීම් ඔහුගේ අතීත ජීවිත අත්දකීම් පිළිබඳවත් ඔහු පරීඤා කරන්නට පටන් ගෙන සිටි ගැඹුරු පුශ්න පිළිබඳවත් වඩා නිශ්චිත විස්තරාත්මකද විය. කියැවීම්වලට අනුව ජෙහේතිශ්ශාස්තුයෙහි එක්තරා සතාපයක් තිබේ. පරීණන වන්නා වූ ආත්මයට සෞර්යගුහ මණ්ඩලයෙන් අත්දකීම් වකුයක් සපයා දෙනු ලැබේ. මිනිසාට මේ පොළොවෙහින් අනාප විඤ්ඤාණ මානයන්හින්<sup>2</sup>

<sup>1.</sup> Linden Shroyer

<sup>2.</sup> Dimensions of Consciousness

(විඤ්ඤාණට්ඨිති) මාරුවෙන් මාරුවට අත්දකීම් ලැබේ. ආදි කාලයේ සිට ආචාර්ය සම්පුදායවලින් මේ මානයටත් ඉහයන්ගේ නම් දී තිබේ. ඉහයෝ, මේ මානයන්ගේ ලක්ෂායෝ ය. එසේ වුවත් දනට භාවිත වන ජොතිග්ශාස්තුය සනායට ළඟා වීමෙක් පමණි. එය සම්පූර්ණයෙන් නිවැරැදි නොවීමේ පළමු වන හේතුව නම් පුනර්ජන්මය ගණනට නොගැනීමයි. දෙවන හේතුව 'ජෙතතිශ්ශාස්තීය' යයි කියනු ලබන බලපෑම, ඉන්ටී පද්ධතියේ මාර්ගයෙන් ද වෙනත් ලෝකවල දී මිනිසා ලැබූ අතීත අත්දකීම්වල මාගියෙන් ද මිනිසා කෙරෙහි පල දනවන්නේ කෙසේ දයි සම්පූර්ණයෙන් තේරුම් ගෙන නො තිබීම ය. ලැමර්ස් ජොතිග්ශාස්තුය ගැනත් පුනර්ජන්මවාදය ගැනත් දන සිටියේය. එහෙත් මෙබදු අනොත්තා සම්බන්ධයක් ඇතැයි ඔහුට කවදාවත් සිනී තිබුණේ නැත.'

මේ සියල්ල ම කේසිට පෙනුණේ මහා විකාරයක් ලෙසවය. එහෙත් ලැමර්ස්ට අවශා වූ කියැවීම් දිගට ම කරන්නට යයි කුහුල ඔහුට බල කොට සිටියේ ය. කේන්දුය ගැන ඇසීම නතර කොට වඩා සුදුසු සම්මෝහ නිදා යෝජනාවක් දුන්නොත් අතීත ජීවිත ගැන වඩා හොඳ තොරතුරු ලැබෙනු ඇතැයි ඔවුනට සිත් විය. මෙසේ ඔව්හු නිදා සිටින කේසිගෙන් එබඳු පාඨයක් ඉල්ලා සිටියහ. මතු දක්වෙන්නේ ඔහු දුන් යෝජනා පාඨයයි.

"දන් ඔබ ඉදිරියේ අසවල් තැන අසවල් දින උපන් අසවලා සිටිනවා. (සුදුසු පරිදි නම් ගම් ආදිය යොදා ගත යුතු ය.) දන් ඔබ මේ පුද්ගලයා හා විශ්වය අතර ඇති සම්බන්ධතාවත් මොනු කෙරෙහි බල පාන විශ්වයේ ශක්තීන් මේ ජිවිතයේ දී පුකට ව හා අපුකට ව ඇති මේ පුද්ගලයාගේ විශේෂ ගතිගුණත් කියන්න ඕනෑ. ස්ථාන නාම ආදියත් සමග මේ ලෝකයේ සිදු වූ පූර්ව ජන්මයන් ද කියා දෙන්න ඕනෑ. එක් එක් ජීවිතයේ දී පුද්ගලයාගේ

 <sup>20</sup> පරිච්ඡේදයේ දිග අධෝලිපිය බලන්න.

දියුණුවට ඉවහල් වූත් බාධා කළා වූත් කරුණු ද දූන ගන්න ඕනෑ."

මින් පසු පූර්ව ජන්ම පිළිබඳ කියැවීම් වඩා නිශ්චිත ද පැහැදිලි ද විය. සෞඛාය සඳහා කරන ලද කියැවීම්වලින් වෙනස් කොට ගැනීම සඳහා මේවාට 'ජීවිත කියැවීම'' යන නම ද යෝජනා විය. මෙතැන් සිට සෞඛාය සඳහා වූ කියැවීම් 'කායික කියැවීම්'' යයි නම් කරන ලදී. එක් විස්තරයෙක දී හැරුණු විට මේ කියැවීම් දෙවර්ගය ම සඳහා වූ කියා මාර්ගය එක ම ය. දිගට ම ජීවිත කියැවීම් කීපයක් කළ විට තද ක්ලාන්ත ගතියක් ඇති වන බව කේසිට දනි ගියේ ය. මෙහි හේතුව සොයා ගැනීමට කේසි, තමා ගැන ම කායික කියැවීමක් කෙළේය. එහි දී ජීවිත කියැවීම් සඳහා හිස උතුරටත් පා දකුණටත් සිටින සේ දිගා වන්නට නියම කරන ලදී 'ධ්රුවතාව'' පිළිබඳ කරුණෙක්ය, යන්නට වැඩියෙන් මේ වෙනස පිළිබඳ විවරණයක් ලැබුණේ නැත.

කේසි පිළිබඳව ම කරන ලද ජිවිත කියැවීම්වලින් ඔහු ශත වර්ෂ ගණනකට පෙර ඉජිප්තුවෙහි මහා පූජකයකු ව සිටි බව හෙළි කරන ලදී. ඔහුට මහත් ගුඪ ශක්ති තිබුණේය. එහෙත් හිතුවක්කාර කමත් කාමුකත්වයත් නිසා හේ විනාශ විය. ඊට පසුව පර්සියාවේ සිදු වූ ජන්මයෙක දී හෙතෙම වෛදාවරයෙක් විය. කාන්තාර යුද්ධයෙක දී තුචාල ලත් හෙතෙම චැල්ලේ මැරෙන්නට දමා යන ලදී. කන්නට අහරක් බොන්නට වතුරක් සෙවණට වහලක් නැති ව, හේ එහි තනි ව දීවා රාති තුනක් ගත කෙළේය.

කායික චේදනාව බලගතු නිසා හෙතෙම විඤ්ඤාණය ශරී්රයෙන් මුදා ගැනීමට මහත් පරිශුමයක් ගත්තේ ය.⁴ (මිදීමට

Life Readings. 2. Physical Readings. 3. A Matter of Polarity
 මෙය කයින් කෙරෙන උපතුමයක් නැතිව සිතින් පමණක් සිදු කරගත් මරණයෙකි: ආයුසංස්කාරය අන්හැරීමෙකි.

ගත් මේ උත්සාහයට සමාන සිත් ගන්නා නිදසුනෙක් පුබන්ධ සාහිතාගෙහි ඇත. එය එන්නේ ජැක්ලන්ඩන්ගේ "The Star Rover" නම් ගුන්ථයෙහි මාඤ්චුසැට්ට ලූ හිරකරුගේ අත්දකීම්වලය.) ඔහුගේ උත්සාහය සාර්ථක විය. මේ ආත්මභාවයේ දී ශරීරයේ සීමාවන්ගෙන් සිත නිදහස් කොට හැරීමට ඔහු ලැබූ ශක්තියට ද මෙය එක්තරා පුමාණයෙකින් හේතු වී ඇත. වර්තමානයේ ඔහුගේ ඇති සියලු ගුණ දෝෂ අවංක ව තක්සේරු කොට කිසියම් අතීත අත්දකීමකට සම්බන්ධ කරන ලදී. වර්තමාන ජීවිතය ඔහුගේ ආත්මයට ලැබී ඇති පරීක්ෂණයෙකි. ඔහුට පරාර්ථකාමී ව මනුෂා පුජාවට සේවය කිරීමට අවස්ථාවක් ලැබී තිබේ. මෙසේ අතීතයෙන් ආ ආඩම්බරයත් භෞතිකවාදිත්වයත් කාමුකත්වයත් නැති කර ගත හැකි ය.

කියැවීම් ගමන් කළ මේ නව මඟ තවදුරටත් පරීක්ෂණයට පත් කළ යුතු තරම් වැදගත් එකක් බව ලැමර්ස්ට හැඟි ගියේ ය. ඔහු කේසිගේ පවුල සෙල්මාවෙන් ඩේටනයට කැඳවා ගත යුතු යයි බල කොට සිටියේ ය. එහි නතර වී සිටින කාලයේ ඔවුන්ගේ සියලු සැප පහසුකම් සලසා දීමට හේ පොරොන්දු විය. කේසි නෝනාත් පුතුන් දෙදෙනාත් එකලට පවුලේ ම කෙනකු <del>සේ</del> සිටි ග්ලැඩිස් ඩේවිස් නම් ලේකම්වරියත් ඒ ගමනට එකඟ වූහ. එහි ගිය ඔවුනට සිදු වී ඇති දේ දන ගන්නට ලැබිණි. ඔවුන්<mark>ගේ</mark> පුතිකියාව ද කේසිගේ පුතිකියාවට සමාන විය. මුලින් ඇති වූයේ විස්මය හා අවිශ්වාස යයි. අනුකුමයෙන් කුහුලත් **තද** උනන්දුවත් ඇති විය. මේ සියලු දෙනා ගැන ම ජීවිත කියැවීම් කරන ලදී. හැම අවස්ථාවෙක දී ම ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ ගති ගුණවල ආරම්භය කිසියම් අතීත ජීවිත අත්දකීමෙක ඇති බව පෙන්වමින් අවංක ලෙස තක්සේරු කොට තිබේ. ඔහුගේ පුත**කු**ට කී දෙයෙහි සාරාංශය මෙයයි; "ජිවිත සතරක් ම ඔබ ගවේෂක විදාහඥයකු ලෙස කල් ගෙවා තිබෙනවා. ඔබ භෞතිකවාදී වූයේත් තමා තුළ ම ගිලී ගත්තේත් මේ නිසා ය." අනෙක් දරුවාට කීවේ මෙසේ ය, "ඔබ බෙහෙවින් කෝපයට පත් වෙනවා. ඔබ ඉජිප්තුවේ දීන් එංගලන්තයේ දීත් විනාශයට පත් වූයේ ඒ නිසා ය. ඒ නිසා දූන්වත් එය පාලනය කර ගන්නට උගත යුතුයි."

කේසි හොදින් දන සිටි අයගේ පමණක් නොව, ලැමර්ස්, ලින්ඩන් ශුෝසර් හා ලැමර්ස්ගේ අනා මිතුයන් බඳු වූ තරමක් නුපුරුදු අයගේ පවා චරිත ලක්ෂණ දක්වීම්වල තුබූ සිත් කාවදින නිවැරදිකමත් තද අවංක භාවයත් නිසා ලැමර්ස්ගේ උනන්දුව තවත් වැඩි ගියේ ය. එහෙත් මෙයින් මතු වී ගෙන යන මත ගැන දන ගන්නට දන ගන්නට කේසිගේ අසහනය වැඩි විය. ඔහුට උදා වූයේ තමා පිළිබඳ වූ ම සැකයට හා පරීක්ෂාවට කැප වූ තවත් පීඩාකාරී කාලපරිවිඡෙදයෙකි. ඔහු අවසානයට සිතා සිටියේ රෝග නිදාන සොයා බෙහෙත් නියම කරන තමාගේ දිවාඥානය යක්ෂයාගේ නො ව, දෙවියන් වහන්සේගේ කාර්යය කරනවා කියා ය. එහෙත් දන් ඒ දිවැසින් ආගම විරෝධි මේ මීථා ලබ්ධිය මතු කර තිබේ. මින් එහාට මොන ම දෙයක් ගැනවත් විශ්වාසය තබන්නේ කෙසේ ද ?

කේසිගේ සිත තුළ වූ කැළැඹීම තේරුම් ගැනීම අපහසු තොවේ. ඔහු හැදී වැඩී ඇත්තේ පැරැණි තද කිස්තියානි පරිසරයෙක ය. ඔහුගේ ආගම හැරුණු විට ඇති වෙනත් ආගම්වල ඉගැන්වීම ගැන දනීමෙක් ඔහුට නොවී ය. එනිසා ඔහු ඒ කාලයේ දී ඔහුගේ ආගම හා අනා අාගම් අතර ඇති පිධාන සමානකම් බොහොමයක් ගැන දන සිටියේ නැත. ඔහු ඇදැහූ කිස්තියානි නිකායේ පහතේ හැර වෙනත් ආගම්වල ඇති පහත්වල ඇති ආචාර ධර්මමය වූත් ආධාහත්මික වූත් ආලෝකය අගය කිරීමට ඔහුට ඉඩක් ලැබී තිබුණේ නැත. වීශේෂයෙන් ම ඔහු හින්දු ධර්මයේත් බුදු සමයේත් පුධාන ඉගැන්වීමක් වන පුනර්ජන්මය ගැන දන සිටියේ නැත.

සත්තෙකින් ම ඔහු පුනර්ජන්මය යන වචනය නිසා ම පසු බැස්සේ ය. එසේ වූයේ ඔහු වෙනත් සමහරුන් මෙන් පුනර්ජන්ම වාදයත් ආත්ම සංකුමණ වාදයත් පටලවා ගෙන සිටි නිසා ය. ආත්ම සංකුමණවාදයෙන් කියැවෙන්නේ මිනිසා මරණින් පසු සතුන්ගේ රූපයෙන් මෙලොවට එන බවයි. නැවත ඉපැදුණු තම මුතුන් මිත්තන් යයි සිතා ගවයන් නො මරන හින්දූන් ගැන කොතැනක දී හෝ කියැවූවා සේ ඔහුට මතක ය. මියගිය මුත්තකුගේ ආත්මය ඇතැයි සිතා එක්කෝ කුරුමිණියන් නොමරන, නැතහොත් බෝන්චි නොකන, මිනිසුන් ගැන කොතැනෙක දී හෝ අසා ඇති බව ඔහුට මතක ඇති සේ ය.

## පුනර්ජන්මවාදය

ඉක්මනින් ම කේසිගේ මේ පැවැලිල්ල කියවීම නිසා ම පහව ගියේ ය. පුනර්ජන්මය යන්නෙන් සතුන්ගේ රූපවලට මනුෂායන්ගේ නැවත පැමිණීම අදහස් නො කෙරෙන බව කියැවීමෙන් තෝරා දෙන ලදී. පුනර්ජන්මවාදය නූගතුන්ගේ මීථාාලබ්ධි මාතුයෙක් නොවේ. එය ආගම හා දර්ශනය යන දෙකේ දෘෂ්ටියෙන් සම්භාවනීය වූ ඉගැන්වීමෙකි. භාරතයේත් බෞද්ධ රටවලත් සිටින ලක්ෂ සංඛානත උගත් ජනයා එය බුද්ධිමත්ව අදහති. ඔවුන් ජීවිත ගෙන යන්නේ එයින් මතුවන සදාචාර මූල ධර්මවලට අනුව ය. භාරතයේත්, පෙරදිග වෙනත් රටවලත්, මනුෂා ආත්මය සත්ත්ව රූපවලට සංකුමණය වන බව උගන්වන නිකාය ඇති බව සතාය. එහෙත් මෙය සතා වූ පුනර්ජන්මවාදය වරදවා තේරුම් කිරීමෙකි. කිස්තියානියේ විකෘත කරන ලද, වරදවා ගන්නා ලද, ආකෘති තිබේ. කවුරුන් වූවත් විකෘති කරන ලද සංකීර්ණය පිළිබඳ සුළු දුනීමක් නිසා

The Doctrine of Transmigration of Souls (කේසින් මේ පොතේ කතුවරිය වන ජනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවියත් සතුන් මිනිසුන් විත් මිනිසුන් සතුන් වීත් උපදනා ඔව නො අදහති. බෞද්ධ මනයට අනුව මෙනැන දී කේසිගේ අභිඥා ඥානය නො ගැඹුරු යයි කිව යුතු වේ.)

මුල් ඉගැන්වීමේ සතායේ දකීමට බැරි වන තරමට ඇස් පියවා ගැනීම හොඳ නැත.

කියැවීම්වලින් කරන ලද පැහැදිලි කිරීමට තවත් කරුණු එකතු කිරීමට ලැමර්ස් සමත් විය. පුනර්ජන්මය යයි කියන්නේ පරිණාමයකට යයි ඔහු තේරුම් කර දුන්නේ ය. "ජීවිත ගණනක් දිගට මෙලොව ඉපදීමෙන් මිනිසාගේ ආත්මයේ ඇති වන පරිණාමයයි මේ. එක ම තැනැත්තා වරෙක පුරුෂයකු ලෙසත් වරෙක ස්තුියක ලෙසත් වරෙක දුගියකු ලෙසත් වරෙක රජකුමරකු ලෙසත් උපදී. මෙහි එක් ජාතියෙක උපන් තැනැත්තා අන් තැනෙක දී වෙනත් ජාතියෙක උපදී. මෙය කුිස්තුස් වහන්සේ වීසින් අපට නියම කොට ඇති ආත්ම පාරිශුද්ධිය ලබන තාක් දිගින් දිගට යයි. ආත්මය, චෙනස් රාතුීන්හි චෙනස් ඇඳුම් අදින්නා වූ ද වෙනස් කොටස් රඟ පාන්නා වූ ද නළුවකුට සම කළ හැකි ය. නැතභොත් එය ටික කාලයකට භෞතික ශරීරය තමැති අත්වැස්ම ලා ගෙන සිට එය ඉරි ගිය විට නැවත වෙනත් අත්වැස්මක් ලා ගන්නා වූ අතකට සමාන ය. අප ජීවත් වන මේ අපරදිග ම නැණවත් මිනිසුන් බොහෝ දෙනකුන් එය පිළිගෙන ඒ ගැන ලියා ඇත. ශෝපෙන් භෞචර් එය තරයේ ඇදුහි ය. එමර්සන්, වල්ට් විට්මාන්, ගොතේ, ජෝර්දානෝ, බ්රුනෝ ප්ලොටිනුස්, පයිතගොරෝස් හා ප්ලේටෝ ද පුනර්ජන්මවාදය විශ්වාස කළහ."

්ඒක බොහොම හොඳා" යනු කේසිගේ පිළිතුර විය. "එහෙත් කිස්තියානිය ගැන කෙසේ ද ? මා පුනර්ජන්මවාදය පිළිගත හොත් එයින් ම කිස්තුස් වහන්සේත් උන් වහන්සේගේ ධම්යත් පුතික්ෂේප වෙනවා නේද ?"

ිකොහෙත් ම නැතැ" යි ලැමර්ස් පිළිතුරු දුන්නේ ය. "අන්තිම වශයෙන් කිුස්තු ධර්මයේ සාරය කිමෙක් ද ? [පැරිසින්

fපැරිසිනු නම් පැරණි යුදෙව් නිතායෙක සාමාජිකයෝ ය. ඔව්නු බොරු සිල් කාරයන් වශයෙන් පුසිද්ධ ය.

අතර සිටි තීතිධරයෙක් වරක් කිස්තුස් වහන්සේගෙන් මේ පුශ්නය ඇසුවේ ය. උන්වහන්සේගේ පිළිතුර මෙයයි; "ඔබේ ස්වාමියා වූ දෙවියන් වහන්සේට ඔබේ මුළු හෘදයෙන් ම මුළු ආත්මයෙන් ම මුළු සිතින් ම ආදරය කරන්න........ ඔබගේ අසල් වැසියාව ඔබට මෙන් ම ආදරය කරන්න. මුළු ධර්මයත් සියලු අනාගත වක්තෘවරයෝත් මේ විධාන දෙකෙහි එල්ලී සිටිති. (මැතිව් 22:35.40)

මේ සරල ගැඹුරු ධර්මය, පුනර්ජන්මවාදයෙන් යෝජනා කෙරෙන ජීවිත පරිණාමවාදය සමග ගැටෙන්නේ කෙසේ ද? සත්තෙකින් ම මේ මෛතී ධර්මය ලෝකයේ ඇති ශුෂ්ඨ අාගම්වල ඉගැන්වීම් සමග ගැටෙන්නේ කෙසේ ද? "ඔබට රිදෙන බව පෙනී ගිය කුමචලින් ඔබ අනාසයනටත් නො රිදවිය යුතු ය" යි බුදුහු වදාළහ. "ධර්ම සාරාංශය මෙයයි. ඔබට කළ විට චේදනා සිදුවන කිසිවක් අනාසයන්ට නො කරන්න"යනු හින්දු ධම්යේ එන ඉගැන්වීමෙකි. හින්දු ධර්මය හා බුදු සමය දෙකට ම මෛතී ධර්මයත් පුනර්ජන්මයයි කියනු ලබන අධානත්ම පරිණාම ධර්මයත් අතර ගැටීමක් තිබෙන බව පෙනී නැත. මෙවායින් පුනර්ජන්මයට වැඩි අවධාරණයක් ලැබී ඇති බව සනා ය. එහෙත් ගැටීමක් ඇති බවක් නම්, ඒ ආගම්වලට පෙනී ගොස් නැත.

තවමත් කේසිට ඒත්තු ගියේ නැත. වයස අවුරුදු දහයේදී ඔහුට බයිබලයක් ලැබී තිබුණේ ය. හේ එයින් වශිකාත විය. එදා හෙතෙම වසරකට වරක් පොත සම්පූර්ණයෙන් ම කියැවීමට අධිෂ්ඨාන කර ගත්තේ ය. මෙසේ හේ උත්පත්තිකථාවේ සිට එළිදරව් පොත ඔස්සේ හැම අවුරුද්දකට ම වරක් ඒ පොත කුමානුකූල ව කියවන්නට පටන් ගත්තේ ය. එහෙත් වැඩි හිටි වියට පත් වූ පසු ඔහුට එය ඒ අයුරින් ම කර ගත නොහැකි විය. ඔහුගේ ඒ ආදරණීය පොත කියැ වූ කිසි ම අවුරුද්දෙක දී ඔහුට පුනර්ජන්මය යන වචනය එහි දක්නට ලැබුණේ නැත. බයිබලයවත් කිස්තුස් වහන්සේ වත් පුනර්ජන්මය ගැන නො කීවේ මන් ද ? වඩාත් වැදගත් වන්නේ **කිස්තුස්** වහන්සේ ඒ ගැන නො කීමයි.

ලැමර්ස් දුන් පිළිතුර මෙසේ යඃ "හොඳා, සමහර විට **නිස්තුස්** වහන්සේ කියන්නට ඇත. අප හැමදෙනා විසින් ම මුල දී ම මතක තබා ගත යුතු කරුණෙක් ඇත. එනම් **කිස්තුස්** වහන්සේ සාමානා මහජනයාට නො ඉගැන්වූ බොහෝ දේවල් තම ශිෂාසයනට ඉගැන්වූ බව ය. තව ද උන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීම්වලට කරන ලද වසාඛපාන නිසාත් භාෂා කීපයකට පරිවර්තනය කිරීම නිසාත් ඒ මුල් ඉගැන්වීම, ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ වෙනස් වී ගොස් ඇති බව ද සිහියට ගත යුතු ය. මේ නිසා කිස්තුස් වහන්සේගේ සතාঃ ඉගැන්වීම් රාශියක් නැති වී ගොස් තිබෙනවා විය හැකියි. අඩු තරමින් එක් ඡේදයක් ඉතිරිව ඇති බව පෙනේ. මෙහි දී කිුස්තුස් වහන්සේ බැප්ටිස්ට් ජෝන්, එලියෙස්ගේ පුනරාවතාරයෙකැයි තම ශිෂායනට කියා ඇත. (මැතිව් 17:12-13) උන්වහන්සේ පුනර්ජන්මය යන වචනය නොයෙදූ නමුත් නිශ්චිත ලෙස ම එය දැක්වූ සේක. "එලියෙස් දනට ම අවුත් ඇත....එවිට ශිෂායෝ උන්වහන්සේ බැ**ප්ටිස්ට්** ජෝන් ගැන තමනට කියන බව තේරුම් ගත්හ."

නිස්තුස් වහන්සේගේ ශිෂපයෝ අන්ධ මනුෂායා පිළිබඳව උන් වහන්සේගෙන් මෙසේ ඇසූහ; මේ මිනිසා අන්ධ ව උපන්නේ ඔහු කළ පාපයක් නිසා ද ? මෙසේ අසා තිබීම ම වැදගත් ය. පුනර්ජන්මය ගැන ඉගි කරන නැතහොත් පැහැදිලි ලෙස කියන වෙනත් ඡේද ද ඇත. එළිදරව් පොතේ 13 වැනි පරිච්ඡේදයේ 10 වැනි පදාසය මෙසේ ය: "හිරේ දමන්නෝ හිරේ වැටෙති: කඩුවෙන් මරන්නා කඩුවෙන් මැරුම් කෑ යුතු ය. සාන්තුවරයන්ගේ ඉවසීමත් විශ්වාසයත් මෙය පදනම් කොට ඇත. ජිවිතයෙන් ජිවිතයට කර්ම විපාක නියාමයක් කියාත්මක වන බව මේ ඡේදයෙන් දක්වෙයි.

පරම්පරාගත කිුස්තියානි ධර්මය පුනර්ජන්මය ගැන සඳහන් නො කරන බව පෙනෙන කිුස්තුස් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් තහවුරු කර ගෙන ඇත. නෝරා ගැනීම්වල දීක් ඉවතලීම්වල දීන් තේරුම් කිරීම්වල දීත් මේ පරම්පරාගත ආගම නිවැරැදි ම යයි අප සහතික වන්නේ කෙසේ ද ?" ලැමර්ස් තම දේශනය දිගට ගෙන ගියේ ය. "තව ද ආදිකාලින නිස්තියානි පියවරුන්ගේ ඉතිහාසය හදාරන්නකුට ඒ බොහෝ දෙනකුන් තමන්, පුනර්ජන්මය පිළිගත් බව ලියා ඇති බවත් එළිපිට ම එය උගන්වා ඇති බවත් දන ගන්නට ලැබේ. තම ජිවිතයේ මුල් කාලයේ දී ඔරිගන් එසේ කළේ ය. ජස්ටින් මාටර්², සාන්න ජෙරොම්³, ක්ලේමන්ස් ඇලෙක්සැන්ඩ්රිනුස්⁴, ප්ලොතිනුස්⁵ හා තවත් බොහෝ අය නිදසුන් වශයෙන් දිය හැකි ය. මේ අය ජීවත් වූයේ කුිස්තු ධර්මයේ මූලස්ථානය වූ කුිස්තුස් වහන්සේගේ ජීවමාන කාලයට ඉතා ආසන්න කාලවල ය. මුන්වහන්සේලා අතීතයේ සිට රහස් සම්පුදාය මගින් පවත්වා ගෙන එන ලද ධර්ම කෙසේ හෝ ඉගෙන තහවුරු කොට දුන්නා විය නොහැකිද? කිස්තුස් වහන්සේ තම ශිෂායන් දොළොස් දෙනාට යම් යම් රහස් ඉගැන්වීම් කරන්නට ඇත. ඔරිගන් ආදීන් විසින් උගන්වන්නට ඇත්තේ මේ ධර්මය විය හැකි ය."

"කතෝලික නායක පූජකයකු වන කාඩිනල් මෙසියර් තමා ම පුනර්ජන්මවාදය නො පිළිගන්නා නමුත් එය කතෝලික ශාසනයේ අවශා ධර්ම සමඟ නො ගැටෙන බව කියා තිබීම ද වැදගත් බව" ලැමර්ස් කීවේ ය. "ශාන්ත පෝල්ගේ දේවස්ථානයේ ධීන් ඉංගේ ද පුනර්ජන්මවාදය හා නවීන බිෂොප්වරුන්ගේ ධර්මය අතර තමාට පෙනෙන ගැටීමක් නැතැයි කියා තිබේ. මේ නිසා පොතෙස්තන්තයන් වත් කතෝලිකයන්වත් ඇතැම් අාගම්වල එන පුනර්ජන්මවාදය විදහාවට අසුවන සනායෙක්

<sup>1.</sup> Origen

<sup>3.</sup> St. Jerome

<sup>2.</sup> Justin Martyr

<sup>4.</sup> Clemens Alexandrinus

<sup>5.</sup> Plotinus

වීය හැකි යයි සැලැකීමේ දී තමන් තහනම් බිමකට පා තබතැයි සුනීම අවශා නොවේ.

පුනර්ජන්මවාදය සමග ගැටෙන බව පෙනෙන ඇතැම් අදහස් කිස්තියානි දේව ධර්මයෙහි තිබූ බව නම්, සතසය. මළවුන්ගෙන් නැගිටීම පිළිබඳ ඉගැන්වීමත් අවසාන විනිශ්චය දිනය පිළිබඳ ඉගැන්වීමත් සම්පුදාය ගරුක බොහෝ කිස්තියානින් විසින් පුනර්ජන්මවාදය සමග තදින් ම ගැටෙනැයි සලකනවා විය හැකියි. එහෙත් "මළවුන්ගෙන් නැගිටීම" හා අවසාන විනිශ්චය දිනය යන කියමන් වාචාර්ථවත් කියමන් වශයෙන් නෝ ව වසාංගාර්ථවත් කියමන් වශයෙන් තේරුම් ගත යුතු වන්නට බැරි ද ? නව ද කිස්තුස් වහන්සේ විසින් හා නව තෙස්තමේන්තු ලේඛකයන් විසින් තමන් දුටු ආධපාත්මික සතසය පණ ගන්වනු සඳහා යොදන ලද උපමා කථා "නිරාගින්න" යන්න වැනි වූ රූපක හුදු වාචසාර්ථ වත් උගු ධර්ම බවට හරවා ගත්තා විය නො හැකි ද ?"

ලැමර්ස්ගේ මේ පිළිතුරු තමාගේ සිතුවිලි පුබුදු කර වන බව කේසිට හැඟි ගියේ ය. තව ද මේ පිළිතුරු නිසා ඔහුගේ සිතේ පැවැති බිය මුසු මුළාව ද පහව ගියේ ය. මේ විශේෂ ශක්තිය තමා කුඩා කල සිට ඉගෙන ගෙන තිබූ ආගමට විරුද්ධව යෙදෙන්නේ ය යන හැඟිම ඇති වූ අවස්ථාවේ සිට කේසිගේ සිතෙහි එබඳු බිය මුසු මං මුළා ගතියක් පැවතුණේ ය. එහෙත් ඔහුගේ සිතෙහි වෙනත් විරෝධ පහළ විය. මෙවර පහළ වූයේ විදහවේ විරෝධයයි. නිදසුනක් වශයෙන් ලෝකයේ විශාල ලෙසින් ජනගහනය වැඩි වීම ගැන කුමක් කියන්නටද? මේ වැඩිවීම සියලු ආත්ම කලින් මේ මිහිපිට සිටියා ය යන මනය සමග ගළපා ලන්නේ කෙසේද? වැඩි හරිය ආඓ කොහෙන් ද?

ශ්ලැඩිස් ඩේවිස් සහිත වූ මුළු කේසි පවුල ද ලැමර්ස් හා ලින්ඩන් ශෝයර් ද යන මේ සියලු දෙනා ම පුමාණවත් ව මේ පුශ්න සාකච්ඡා කරන එක ම සාකච්ඡා මණ්ඩලයෙක් වූහ. විවාදයේ ඇන හිටින තැනකට පත් වූ විට ඔව්හු කියැවීම්වලින්ම උපදෙස් ගත්හ. කියැවීම් ඇදහිය නො හැකි තරමට අද්භූත වූ කල, ඔවුහු මහජන පුස්තකාලයෙන් පොත් ගෙන බැලූහ.

වැඩි අමාරුවක් නැති ව ඔවුහු ජනගහන පුශ්නයට උත්තරයක් සොයා ගත්හ. අන්තිමට නියම වැඩි වීමක් සිදු වී තිබේ යයි අප හරියට ම දන්නේ කෙසේ දැයි එකෙක් තර්ක කෙළේ ය. මෙතෙක් ලබා ඇති කියැවීම බොහොමයෙකින් ඉජිප්තුවේ හා අත්ලන්තිසයේ වැනැසී ගිය සභාගත්වයන් ගැන සඳහන් කර ඇත. කාම්බෝජය, මැක්සිකෝව, ඉජිප්තුව යනාදී රටවල පුරා විදහ නෂ්ටාවශිෂ්ටවලින් දැන් මුඩු බිම ඇති පුදේශවල වරක් මහා සභාගත්වයන් පැවැති බව ඔප්පු වෙයි. ඉතිහාසයේ ඕනෑ ම අවස්ථාවෙක දී විශ්වයේ ඇති ආත්ම සංඛ්‍යාවේ වෙනසක් ඇති වෙන්නේ නැති ව පොළොවේ ජනගහනය අඩු වැඩි වන්නට ඉඩ ඇති බව සිතා ගත හැකි ය. ලක්ෂ ගණන් ආත්මවල වාසයට පෘථිවිය අයෝගා ස්ථානයක් වූ කල අපට නොපෙනෙන ලෝකය ඒ ආත්මවලට නිවාස වෙනවා ඇත.

හිතුවක්කාර තරමට සැක කරන කේසිට පවා මේ විවරණය හොඳට ම යුක්ති සහගත බව හැඟී ගියේ ය. කියැවීම් ගණනෙක දී ම පෙර පැවැතිණැයි සඳහන් කරන ලද අත්ලන්තිසය තවත් බාධකයෙක් විය. සතා වශයෙන් ම එබඳු ස්ථානයෙක් තිබිණැයි අප දන ගන්නේ කෙසේ ද ? මේ පුශ්නයට කියැවීම්වලින් ම විස්තර සහිත දිග උත්තරයක් ලැබීණි.

අත්ලන්තික් සාගරයේ ජලය යට පුරාතන අත්ලන්තිස**ේ** පැවැත්ම ගැන සඳහන් කළ බටහිර ලෝකයේ සිටි පුථම ලේඛකයා ප්ලේටෝ බව කියැවීම්වලින් ම හෙළි කරන ලදී. ඔහු ඒ ගැන සඳහන් කර ඇත්තේ වෙනත් දෙයක් කියන අතර අහම්බෙනි. අද සිටින සාමානෳ මහජනයා මේ කරුණ ගැන බරපතල ලෙසින් නො සිතන නමුදු කලෙක සිට භූගර්භ විදහැඥයන් විසින් ඒ ගැන තම විදහාවේ අවධානය යොමු කොට ඇත. ඔවුන් අතර මතභේදයක් තිබේ. සමහරුන් නැතැයි කියන අතර තවත් සමහරු අන්ලන්නිසය පැවැති බැව් තරයේ ම කියා සිටිනි. කෙසේ වෙතත් මේ කරුණ ගැන ලියැ වී ඇති ශාස්තිය වූ පොත් ගණනාවෙකින් ම එකිනෙක ඔප්පු වන්නා වූ සාක්කි රාශියක් ඉදිරිපත් කොට තිබේ. මේවා අතර ඓතිහාසික වූ ද සංස්කෘතික වූ ද භූගර්භ විදහත්මක වූ ද සාක්කි ඇත. කේසි ට එබඳු පොතක් හමු විය. එනම් ඉග්නේසේ ඩොනලිගේ ¹ "Atlantis, The Antediluvian World" නමැති පොතයි. තමාගේ කියැවීම්වලින් පුධාන සාක්ෂා මාර්ගයන් පිළිබඳ ව නිවැරැදි විස්තරයක් කර තිබීම ගැන ඔහු පුදුමයට පත් විය.

මේ සාකච්ඡා හා විමර්ශන නිසාත්, ඉතිහාසය, විදහව, තුලනාත්මක අගම, පුරාතන රහස් ධර්ම, අත්ලන්තිසය හා සම්මෝහ නිදාව, මනෝ විදහව යන විෂයන් පිළිබඳ පොත් කියැවීම නිසාත්, කේසිට ඉතිහාසය හා සංස්කෘතිය පිළිබඳ කලින් නො පැවැති පළල් දුනීමෙක් ඇති විය. මේ හැම විෂයයක් ගැන ම කියැවීම වලින් ද සංක්ෂේපයෙන් කරුණු දක්විණි. සම්මෝහ නිදාවේ දී තමා කී දේ ගැන තුබූ බය කේසි කුමයෙන් අඩු කර ගත්තේ ය. ඒවායේ සතායක් ඇතැයි පිළිගැනීමට ද හේ සූදානම විය. අභාගත්තර හා බාහිර වශයෙන් කියැවීම්වල ඇති ගැළැපීම සොයා ගැනීමට ඔහු ඒවා විවේචනාත්මක කිතුමලයෙකින් යුතු ව පරීක්ෂා කර ගත්තට පටත් ගත්තේ ය.

ඔහුට සොයා ගත හැකි වූ එක් කරුණෙක් නම් නිතර ම කියැවීම් එකිනෙකට ගැළැපුණු බවයි. කියැවීම් දෙකක් අතර <sup>කා</sup>ලය කොතරම් දික් වූවත් එක් කියැවීමක් තවත් කියැවීමක් <sup>සමඟ</sup> ගැටුණේ නැත. නිදසුනක් ගනිමු. පුද්ගලයකු පිළිබඳ එක්

<sup>1.</sup> Ignatious Donnelly

කියැවීමක් ලබා ගන්නට මාස ගණනකට නැතිනම අවුරුදු ගණනකට පසු ව වෙනත් කියැවීමක් ලබා ගත හැකි ය. එහෙත් දෙවන කියැවීමේ තොරතුරු පළමු කියැවීම සමඟ ගැළපෙයි. දෙවන කියැවීම පටත් ගන්නේ ලකුණක් ලබා නතර කළ පොතක් නැවත එතැන් සිට කියවා ගෙන යන පාඨකයකු ලෙසය. බොහෝ කියැවීම්වල ඉතිහාසයේ ඉකුත් යුග ගැන පසුබිම් තොරතුරු ඇතුළත් ව තිබිණි. පැරණි ඉජිප්තුවේ හා අත්ලන්තිසයේ තොරතුරු එබඳු ය. මෙබඳු කියැවීම් සමූහයක් එක් කොට සැසැඳූ විට මේ විස්තර කැබැලි එකිනෙකව ගැළැපුණු බව පෙනී ගියේ ය. එක් කියැවීමෙකින් තවත් තැනෙක කී දෙය ම නැවත කියැවෙනවාත්, කලින් කී දෙයට යමක් අලුතින් එකතු වනවාත් දක්නට ලැබිණි.

එක් කියැවීමක් තවත් කියැවීමක් සමග පමණක් නොව ඉතා අපුකට ව නමුදු, වාර්තාගත ව ඇති ඉතිහාස සිද්ධි සමඟද බොහෝ කරුණුවලින් ගැළැපුණේ ය. නිදසුනෙක් මෙසේ ය. මුල් කාලයේ දී ම ගන්නා ලද එක් කියැවීමෙක් එක් මිනිසකුගේ පුටු ශිල්ලන්නකු<sup>1</sup> ලෙසින් වූ පූර්ව ජන්මයක් ගැන සඳහන් කෙළේ ය. පුටුශිල්ලන්නා කවරෙක් ද යන්න ගැන කේසිට හැඟීමක් තිබුණේ නැත. එහෙත් විශ්ව කෝපයක් බැලීමේ දී මේ වචනයෙන් පූර්වකාලීන ඇමෙරිකානු චාරිතුයක් ගැන සඳහන් කරන බව දැන ගන්නට ලැබිණි. මන්තරකාරියන් වශයෙන් සැකයට පාතු වූ අය පුටුවෙක බැඳ සිහිල් දිය පොකුණෙක ශිල්ලීම එකල පැවැති චාරිතුයෙකි. "පුටු ශිල්ලන්නා" නම් වරදකරුවන් පුටුවෙක බැඳ දියේ ශිල්ලන තැනැත්තා ය.

කියැවීම්වල තිබූ ඓතිහාසික නිරවදානාව පිළිබඳ තවත් සිත් අලවනසුලු නිදසුනෙක් නම් ජාන් පෝක්ලැං² නැතහොත් මොලියේ³ පිළිබඳ ව කර ඇති සඳහනෙකි. මොලියේගේ මව ඔහු කුඩා කාලයේ දී ම මිය ගියා ය. ශේෂ්ඨ පුංශ නාටා

<sup>1.</sup> Stool - Dipper

ලේඛකයකු වන මොලියේගේ නම කේසි දන සිටියේ නැත. මොලියේ යන නම බොරු නමක් බව වඩාත් අපුකට විය. ඔහුගේ නියම නම පෝක්ලෑං යනු ය. පොත් පත් බැලීමේ දී ඔහුගේ නියම නම සම්බන්ධයෙන් ද මවගේ මරණය සම්බන්ධයෙන් ද කේසි නින්දෙහි සිටිමින් නිවැරැදි තොරතුරු දී ඇති බව සොයා ගත හැකි විය. තරුණයකු සම්බන්ධ වී ඇති නවත් නිදසුනෙක් ඇත. පූර්ව ජන්මයෙක දී ඔහු පුංශයේ ජීවත් වූ බව කියා තිබේ. එහි දී ඔහු රොබට fපුල්ටන් හා මිනු වී බොහෝ නිෂ්පාදනයන්හි දී ඔහුට උදවු කොට තිබේ. කේසි රොබට fපුල්ටන් කවරෙක් දයි දන්නා නමුත් ඔහු එක්සත් රාජාවලින් පිටත විසුවා දයි සැක කෙළේ ය. එහෙත් ජීවිත කථා ගබ්දකෝෂයක් බලන විට fපුල්ටන් අවුරුදු කීපයක් පුංශයේ ගත කොට ඇති බව දන ගත හැකි විය. එහි දී ඔහුට ඔහුගේ වරිතය කෙරෙහි බල පෑ පුබෝධක පුද්ගලයන් කීපදෙනකු හමු

සිරිතක් වශයෙන් මේ කියැවීමවලින්, අතීත ජන්මයන්හි වාවහාර වූ නම් ඉදිරිපත් කරනු ලැබේ. නිදසුන් කීපයෙක දී පමණක් ඒ ඒ පුද්ගලයනට තමාගේ පූර්ව ජන්ම වාර්තා සොයා ගත හැකි තැන් ද කියා තිබේ. පොතෙහි නැති නම් පැරැණි රෙජිස්ටරයෙක, ඒත් නැති නම්, සොහොන් ගලෙක ඒවා සොයා ගත හැකි වනු ඇත. පූර්වජන්ම නාමය බාර්නට් සේ යයි කියා ඇති මිනිසාගේ නිදසුන මේ වර්ගයේ හොඳ ම නිදසුන විය හැකි ය. ඔහු සිවීල් යුද්ධයේ දී දක්ෂිණ දේශයේ සොල්දාදුවකු වී සිටි බව ද කියා තිබේ. ඔහු වර්ජනියාවේ හෙන්රිකෝ කෝරළයේ විසූ බව ද සොයනවා නම්, ඒ පූර්ව ජිවිතයේ වාර්තා කට ම සොයා ගත හැකි බව ද තවදුරටත් කියා ඇත. ඉඩ ලැබුණු හැටියේ ම මේ මිනිසා හෙන්රිකෝ කෝරළයට ගියේය.

I. Barnett Seay

පැරණි රෙජිස්ටර් වර්ජිනියා රාජායේ ඓතිහාසික පුස්තකාලයේ පැරණි වාර්තා දෙපාර්තමේන්තුවට ළඟ දී ගෙන ගිය බව ඔහුට දක්වී ය. අවසානයේ දී ඔහුට ඒ පුස්තකාලයේ රාජා ලේඛනාගාරයෙහි බාර්තාට් සේගේ වාර්තා හමු විය. මෙතෙම 1862 දී වයස විසි එකේ දී ඡනුධරයකු ලෙස හමුදාවට බැඳී සිටියේ ය.

අතීත ජීවිත තොරතුරු පිළිබඳ මේ පුදුම ඓතිහාසික ස්ථිර වීම් හැරුණු විට වතීමාන ජීවිත කරුණු පිළිබඳ අපුමාණ ස්ථීර වීම් ද ඇත. කියැවීම්වලින් කරන ලද කේසිගේ හා ඔහුගේ පවුලේ සාමාජිකයන්ගේ පමණක් නොව සම්පූර්ණ අමුත්තන් මූ පුද්ගලයන්ගේ පවා චරිත පිළිබඳ මනෝවිදහන්මක විගුහ නිවැරැදි බව කේසිට ඉක්මනින් ම දුන ගන්නට ලැබිණි. කේසි පිළිබඳවත් ඔහුගේ පවුලේ අය පිළිබඳවත් කියැවීම්වල තුබූ නිවැරැදිකම ඔහුගේ උඩු සිතේ තුබූ දනීම නිසා වූවෙකැයි තෝරා දී ඉවත දුමිය හැකි බව සතා ය. නින්දේ සිටිමින් කේසි තමාගේ ඥානයෙන් තොරතුරු ඇද කීවා යයි තර්ක කළ හැකි ය. එ**හෙත්** වැඩිකල් යන්නට පෙර කායික කියැවීම්වල දී මෙන් ම ජිවිත කියැවීම්වල දීත් කියැවීම් ලබන්නා ගැන කේසි දන්නවා ද නැද්ද යන්න කරුණක් නොවන බව දුන ගන්නට ලැබිණි. කියැවීම් ලබන්නන් මිහිපිට ඕනෑ ම කැනෙක සිටින සම්පූර්ණ අමුත්තන් වූවාට කමක් නැත. ඔවුන්ගේ සම්පූර්ණ නමත් උපන් දිනය හා තැනත් ලැබුණොත් ඔවුන්ගේ පරිසරය හා අභාාන්තර චරිතය නිවැරැදිව විස්තර කිරීමට කෝසි සමත් විය. පුද්ගලයන්ගේ දක්ෂතා හා දුර්වලතා ද දක්වන කේසි ඒ ගුණ ආරම්භ වූ බව පෙනෙන පිළිගත හැකි පූර්ව ජන්ම විස්තර ද දෙයි.

දුර සිටින අමුත්තකුගේ චරිතය නිවැරැදිව දක්වූයේ වරක්

<sup>1.</sup> Color - Bearer (කොඩ් දරන්නා)

නම්, එය අහඹු සිදුවීමෙකැයි ඉවත ලිය හැකි ය. එහෙත් අතත්ත වූ මනුෂ්‍ය දක්ෂතා අනත්ත වූ මනුෂ්‍ය පරිසර විවිධතාත් ගැන සලකා බලන විට ඒ අහඹුව පුදුම අහඹුවක් විය යුතු ය. නිවැරැදි කියැවීම සංඛ්‍යාව වැඩි වන තරමට මෙය අහම්බෙන් සිදුවන්නෙකැයි සැලකීම දුෂ්කර වෙයි.

අවුරුදු ගණනාවක් නිස්සේ ම කේසිට දන ගන්නට ලැබුණු ජීවිත කියැවීම්වල නිවැරැදිකමේ තුබූ තවත් පක්ෂයක් නම්, ළදරුවන්ගේ මානසික ගතිගුණ හා වෘත්තීය දඎතා පිළිබඳ නිවැරැදි කමයි. නෝfෙපා්ක් ළදුරියක් උපන් දිනයෙහි කරන ලද ජීවිත කියැවීමෙකින් ඈ පාලනය කිරීමට දුෂ්කර මුරණ්ඩු හිතුවක්කාර තැනැත්තියක බව කියන ලදී. ඈ වැඩෙන විට මේ ගතිගුණ පැහැදිලි ව ම දක්නට ලැබිණි. මෙහි දී මාපියන් විසින් සිතා මතා එසේ වන්නට ඈ පොළොඹ වන්නට ඇතැයි සිතීම දුෂ්කර ය.

ඉපදී සති තුනෙකින් ජිවිත කියැවීමක් ලබා ගන්නා ලද දරුවාගේ නිදසුන මීටත් වඩා සින් ගන්නාසුලු ය. ඔහු දකෘ චෛදාවරයකු වනු ඇතැයි කියන ලදී. ඔහුගේ චරිතයෙහි ඇතැයි කියන ලද සියලු දුර්ගුණන් චෛදා ශාස්තුය කෙරෙහි වූ තද උනන්දුවත් අඩු වයසේ දීම දක්නා ලදී. වයස අටේ දී හේ සතුන් සැදී ඇති ආකාරය බැලීම පිණිස මළ සතුන් කපන්නට පටන් ගත්තේ ය. වයස දහතුන ලබන්නටත් පෙර චෛදා ශාස්තීය විශ්ව කෝෂ, ආශාවෙන් කියවන්නට පටන් ගත්තේ ය. වියස දොළතේ දී හෙතෙම චෛදාවරයකු වීම සඳහා තමා ජෝත් හොප්කින්ස් විදාහයතනයට යනු කැමැති බව තම පියාට කීවේ ය. පියා නිව්යෝක්හි වාහපාරිකයෙකි. මව නිළියකි. දරුවා චෛදාව වෘත්තියට බසිනවාට මුල දී අකැමැති වූ මා පියෝ ඔහු පසු බස්සන්නට උත්සාහ ගත්හ. එහෙත් අධිෂ්ඨානය සියලු බාධා මැඩ පවත්වා නැඟී සිටියේ ය. දන් මෙතෙම විශ්ව විදහාලයෙක පූර්ව වෛදහ පාඨමාලාව හදාරමින් සිථි. මෙහි දීත් අනාගත වාකෂය ඉටු කරන්නට මාපියන් රුකුල් නුදුන් බව හොඳට ම පැහැදිලි ය. මෙයින් ද ළදරුවාගේ උපතේ දී ම ඔහුගේ අතීත ජන්ම කර්ම පදනම් කර ගත්තා වූ සමර්ථතා පිළිබඳ නියම දිවෂ ඥානයක් කේසිට තුබූ බව පෙනී යයි.

මෙබඳු නිදසුන්වලින් කියැවීම්වල තුබූ මහා අනාවැකි අගය හෙළි කරනු ලැබේ. අනාවැකි යන්න මෙහි යොදා ඇත්තේ සාස්තරකාරයන් පිළිබඳව එය යොදනු ලබන අර්ථයෙන් නොව මනෝවිදහාඥයන් විසින් මනෝවිදහා පරීක්ෂණවල අනාවැකි අගය ගැන කියන විට ඒ වචනය භාවිත කරන අර්ථයෙනි. නිදසුනක් ගනිමු. ඉතා පුසිද්ධ රෝශශ් තීන්ත බින්දු - පරිකෘණය<sup>i</sup> ගගන යාතික අධුනිකයනට ඔවුන්ගේ අභෳස මාලාවේ ආරම්භයේ දී යොදා තිබේ. පරීකෂණයේ පුතිඵලවලට අනුව ශිෂෳයන් දෙසීයෙක පමණ කණ්ඩායමෙකින් හය දෙනකු ඔවුන්ගේ මානසික ගතිගුණවලට අනුව ගගන යාතුික වෘත්තියට නො සුදුසු බව පෙනී ගිය නමුදු ශිෂෳයන් සියලු දෙනා ම පන්තියට ඇතුළු කර ගන්නා ලදහ. එහෙන් අවුරුද්දක් ගත වන්නට පෙර නුසුදුසු යයි කල්තියා නම් කරන ලද හය දෙනාම මානසික හේතු නිසා අස්ව ගියහ. මෙබඳු නිදසුන් පදනම් කර ගෙන "රෝගග් පරීක්ෂණයට" මහා "අනාවැකි" අගයක් ඇතැයි සලකනු ලැබේ.

මේ අර්ථයෙන් කේසිගේ ජීවිත කියැවීම්වල මහා අනාවැකි අගයෙක් ඇත. මෙය ළදරුවන් සම්බන්ධයෙන් පමණක් නොව වැඩිහිටියන් සම්බන්ධයෙන් ද දක්නට ලැබිණි. නිව්යෝක් නගරයේ සිට ටැලිගුාfප් කියාකරවන්නියක වූ තරුණියකට අවස්ථා කීපයක දී ම වර්ජිනියා බීචයට යවන්නට සිදු වූ ටැලිගුෑම් ගැන කුහුලෙක් ඇති විය. ඕ කේසි කවරෙක් දැයි සොයා

Rorschach Ink - Blot Test

බැලුවාය. ඇගේ කුහුල තවත් වැඩි විය. ඕ ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගැනීමට තීරණය කළා ය. ජීවිත කියැවීමේ දී ඈ ටැලිගුණ් කියාකරවන්නියක වශයෙන් නිකරුණේ කාලය කා දමන බව කියන ලදී. අනීත ජන්ම කීපයෙක දී ඈ දසෂ චිතු කලාකාරියක වී සිටි නිසා ඈට වාණිජ චිතු කලාව උගන්නට යයි නියම කරන ලදී. වාණිජ චිතු කලාවට තබා මොන ම චිතු කලාවකටවත් බැසීමේ අදහස ඈට කවදවත් ඇති වී නො තිබිණි. ඕනෑ ම දෙයක් වරක් අත්හද බැලීමේ ධෛර්යය ඈට තිබිණි. ඕ චිතුකලා විදහාලයකට ඇතුළු වූවා ය. නමාට නියම දසපතා ඇති බව දුටු ඕ මවිත වූවා ය. නොබෝ කලෙකින් ම මෝ නොමෝ ඉතා සාර්ථක වාණිජ චිතු කලාකාරියක් වූවා ය. මෙයින් ඇගේ තත්ත්වය වෙනස් විය.

කල්යාමේ දී, මේ තොරතුරු මිනිසුන්ගේ ජීවිතයෙහි කියාත්මක වනු දුටු කේසිට, ඒවා සත්‍ය බවත් ඒවායින් හොඳක් සිදු වූ නිසා හොඳ බවත් ඒත්තු ගියේ ය. කියැවීම්වල ඔප්පු නොකළ හැකි බොහෝ කොටස් ද තිබිණි. එහෙත් ඔප්පු කළ හැකි කොටස් නිසා, ඔප්පු නො කළ හැකි කොටස් ගැන ද විශ්වාසයෙක් ඇති විය. බොහෝ මිනිසුනට යෝග්‍ය වෘත්තියට මග පෙන්වන ලදී. තවත් සමහරුන්ට ඔවුන්ගේ විවෘහ දුෂ්කරතා තේරුම් ගැනීමට උදව් ලැබිණි. තවත් කොටසකට වඩා හොඳින් සාමාජික හා මානසික සංස්කරණ ඇති කර ගැනීමට අවශ්‍ය තමා පිළිබඳ දනීමෙක් ලබා දෙන ලදී.

මුල දී ම කේසි සිතුවේ, තමා මේ තොරතුරු දෙන්නේ පුතර්ජන්මය විශ්වාස කළ ලැමර්ස්, කිසියම් කුමයකින් ඒ විශ්වාසය තමාගේ හිතේ නැන්පත් කළ නිසා බව ය. එහෙත් සිදුවීම් නිසා ම මේ සැකය බිඳි ගියේ ය. පළමු කොට ම පළමු කියැවීම සඳහා කළ යෝජනාවේ දී ලැමර්ස් පුනර්ජන්මය යන වීචනය යෙදුවේ නැත. අඩු වැඩි නැති ව ඔහු ඉල්ලා සිටියේ කේන්දුයෙකි. කේසිගේ යටි සිත නැතහොත් අතිසංඥ චිත්ත**ය'** පූර්වජන්මයක් ගැන තොරතුරු දුන්නේ සිය කැමැත්තෙනි.

තවද, පසු කාලයෙක දී දුර අමුත්තන් පිළිබඳ ව ලැබී ඇති සාක්කි වශයෙන් ගත හැකි, සියලු තොරතුරු කේසිගේ හා ලැමර්ස්ගේ දනුම් සීමාවෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම ඔබ්බෙහි විය. කේසිගේ යටි සිත ලැමර්ස්ගේ යෝජනාව ම හිතුමතයේ විස්තර කළා නම්, කලින් නොදත් නමුත් පසුව සතා බව සොයා ගත හැකි වූ සිදුවීම් සමග එතරම් හොඳින් ගැළපෙන්නට ඉඩෙක් නැත.

මේ කරුණු සියල්ල එක්කොට ගත් විට ජීවිත කියැවී<mark>ම</mark> වලින් ලැබුණු තොරතුරුවලත් මනුෂා දෛවය පිළිබඳව ඒවායි<mark>න්</mark> ලැබුණු විවරණයේත් සතානොව පිළිබඳ විශ්වාසයෙක් කේසිට ඇති විය. මේ සියල්ලට ම වැඩියෙන් ඔහුගේ ඒන්තු යෑමට හේතු වූයේ කියැවීම්වල පැතිර පැවැති **කිස්තුස්** වහන්සේ<mark>ගේ</mark> ජිවය බඳු ජිවයයි. කියැවීම්වල තුබූ සහෝදර පේුමාන්වි<mark>ත</mark> උපකාරක ස්වභාවයෙහි ද පුනර්ජන්ම මතය සමඟ ආදර්ශවත් කුිස්තියානි ගුණධර්මයන්ගේ මනා ගැළැපීමෙහි ද යන දෙකෙහිම ඒ ජීවය තිබිණි. බයිබල් පාඨයක් හෝ ති්**ස්තුස්** වහන්සේගේ අවවාදයක් හෝ ඇතුළත් නො කරගත් කියැවීම**ක්** ලැබුණේ ඉතා කලාතුරෙකිනි. වැඩියෙන් උද්ධෘත කොට ඇති බව පෙනෙන්නේ පහත එන නිුස්තුස් වහන්සේගේ වදන් ය. "ඔබ වපුළ අන්දමින් ඔබට පල නෙළා ගන්නට වෙනවා." "අනායෙන් ඔබට කුියා කරනවාට කැමැති අන්දමින් ඔබන් අනාසයනට කිුිිියා කළ යුතු ය." ඇතැම් විට ඒවා සෘජු උද්ධෘත පිළිබඳ විවරණය; "රැවටෙන්න එපා, වරදවා තේරුම් ගන්න එපා, දෙවියන් වහන්සේ රවටන්න බෑ" එසේ කියන්නේ මිනිසාට වපුළ දෙය නෙළා ගත්තට වන නිසයි. මිනිසාට නිතර තමා ම

<sup>1.</sup> Super Conscious Mind

හමු වෙනවා. ඒ නිසා උන්වහන්සේ කියා ඇති පරිදි දෝහි ව ඔබෙන් පුයෝජන ගත් අයටත් යහපත ම කරන්න. එවිට ඔබ ඔබේ සගයනට කර ඇති වරද එමගින් නිවරද කර ගත හැකිවනු ඇත."

අතීත ජීවිතයෙක කරන ලද පාපයෙකින් ඇති වූවා යයි සිතිය හැකි ආබාධ පිළිබඳ ව කරනු ලබන විවරණවල දී ඉහත දක්වූවාක් බඳු අදහස් පවසා ඇත. මේවා මහත් උනන්දුවෙකින්ද හැම විටම ගැළැපෙන සේ ද අර්ථවත් ලෙස ද කියා ඇති නිසා ඒත්තු යනසුලු විය. කිස්තියානි ආකල්පය සමග පුනර්ජන්ම මතයේ ඇති මේ ගැළැපීමේ විදහනුකූල වූ බලයෙක් නැත. කෙළින් ම ඉන්දිය ඥානයට අසුවන දේවලට ඔබ්බෙහි වූ දේ ගැන අපට දනීමක් ලබා ගත නොහැකි යයි සිතන අඥෙයවාදියකුට නම්, එය කිසිසේත් වැදගත් නො වේ. එහෙත් කේසිගේ වැනෙමින් තුබූ විශ්වාසය නම් තහවුරු වූයේ මේ ගැළැපීම නිසා ය.

මුල් කලබලය යටපත් වූ විට, කේසි ඇතුළු කණ්ඩායම එකතුව ඒ තොරතුරුවල ස්වභාවය ගැන ම පුශ්න කරන්නට වූහ. ඔවුනට කුහුලක් ඇති කළ එක් කරුණෙක් නම් කියවීම්වල දී ඇතැම් ඉතිහාස යුග නැවත නැවතත් පැමිණෙනු දක්නට ලැබීම ය. බොහෝ මිනිසුනට සමාන වූ ම ඉතිහාස පසුබිමක් දී තිබේ. සත්තෙකින් ම මිනිසුන්ගේ අතීත ජීවිත මාර්ගය කිසියම් සැලැස්මකට වැටෙන්නාක් බඳු විය. නිතර දක්නට ලැබුණේ එක් සැලැස්මකට අනුව මිනිසුන් නිතර නිතර පිළිවෙළින් අත්ලන්තිසය, ඉජිප්තුව, රෝමය කුරුස යුද්ධ පැවැති පුදේශ හා ආදි කාලින යටත් විජිත යන ස්ථානවල මෙලොව ඉපැදී ඇත. තවත් අනුකුමයෙක් මෙසේ ය. අත්ලන්තිසය, ඉජිප්තුව, රෝමය, xiv, xv, xvi වැනි ලුවී රජවරුන්ගේ කාලයේ පුංශය හා සිවිල් සිද්ධකාලීන ඇමෙරිකාව, විනය, ඉන්දියාව, කාම්බෝජය, පීරුව, නෝර්ස්ලන්තය, අපිකාව, මධාම ඇමෙරිකාව, සිසිලිය, ස්පාඤ්ඤය, ජපානය හා අනික් ස්ථාන ද ඇතුළත් වූ වෙනස් නිදසුන් ද තුබූ බව සතාය, එහෙත් කියැවීම් වැඩි හරියක් එකම ඓතිහාසික මාර්ගයෙක ගමන් ගති.

කේසිගේ කියැවීම්වලට අනුව මෙසේ වන්නේ කිසියම් කාලයකට අයත් ආත්ම සාමාන‍‍යයෙන් පසු කාලයෙක දී ද එකට උපදින නිසා ය. අතරතුර වූ ශත වර්ෂවල දී මිහිපිට සිටින්නේ තම වාරය ලබා ගත් වෙනත් ආත්ම යයි කිව හැකි ය. මේ කියා මාර්ගය දිගින් දිගට ම මාරු චෙමින් යන්නේ කර්මාන්ත ශාලාවකට කම්කරු කණ්ඩායම් යන්නාක් මෙනි. මේ නිසා අද මෙලොව සිටින ආත්ම වැඩි හරියක්, පූර්ව ඉතිහාස යුගවලත් එකට සිට ඇත. අද පවුලේ බැඳුම්වලින් හෝ මිතුරුදම් බැඳුම් චලින් හෝ ඔවුනොවුන් කෙරෙහි වූ ඇලීම් වලින් හෝ බැඳී සිටින අය පෙර යුගවල දී ද සමාන වූ බන්ධනවලින් බැඳී සිටියහ. මේ නිසා කේසිගෙන් කියැවීම් ලැබූ බොහෝ දෙනෙක් එබඳු කිසියම් බැඳීමෙකින් පෙර දීත් බැඳී සිටි අයයි.¹

අසන ලද තවත් පුශ්නයෙක් නම්, මේ තොරතුරු ලැබෙන්නේ කොහෙන් ද යනු ය. තොරතුරු ලැබෙන මූලාශු දෙකක් ඇති බව පිළිතුරු වශයෙන් කියා ඇත. සම්මෝහ නිදුාවේ සිටින කේසිට මේවායින් තොරතුරු ඇද ගත හැකි ය.

එක් මූලාශුයෙක් නම් ජීවිත කියැවීම අයිති පුද්ගලයාගේ යටිසිතයි.<sup>2</sup> කියැවීම්වලින් විස්තර කරන ලද පරිදි පුද්ගලයකුගේ අද්දකීම් හැම එකක් ම ඔහුගේ යට් සිතෙහි තැන්පත් ව ඇත. මේ ජන්මයේ පමණක් නොවන පූර්ව ජන්මවල ද අද්දකීම් එහි තැන්පත් ව තිබේ. මේ පෙර ආත්ම භාවයන් පිළිබඳ මතකය ඇත්තේ භවය වසා පවත්නා මහා මෝහයකට යට යයි කිව

ජාතක කථා ද මෙය ස්ථිර කරයි.

මේ අනුව හැම මිනිසකුගේ ම යට් සිතෙහි කර්ම විපාක පිළිබද දනීමෙක් ඇති බව සිතා ගත හැක.

හැකි ය. මේ ස්මරණය පවතින්නේ නවීන මනෝවිකිත්සකයන් විසින් අසු කර ගනු ලබන ස්මරණ පවතින යටි සිතේ ඊටත් යට නුවටුවලට ය. එහෙත් ඒවා එහි පවතින බව සතාය. යටි සිතකට උඩුපිතකට ළඟා වනවාට වඩා පහසුවෙන් තවත් යටි සිතකට ළඟා විය හැකි ය. මෙය හරියට ම නිව්යෝක් නගරයේ එක් නැතෙක සිට තවත් තැනකට බිම මතු පිටින් යනවාට වඩා යටි බිම මඟෙකින් යෑම පහසු වන්නාක් මෙනි. සම්මෝහ නිදාවේ දී කේසිගේ සිත වෙනත් සිත්වල යටි තව්ටු සමහ කෙළින් ම සම්බන්ධ වෙයි.

මේ විවරණය පිළිගැනීම අපහසු නො වේ. මෙය, අඩු ගණනේ එක්තරා පුමාණයකට හෝ යට් සිතේ පැවැත්ම පිළිබඳ වත් එහි ඇති දේවල් පිළිබඳ වත් මනෝවිගුහයෙන් <sup>2</sup> සොයා ගෙන ඇති කරුණු සමග ගැළැපෙයි. එසේ වූවත් තොරතුරු ලැබෙන අනෙක් මූලාගුය පිළිබඳ විවරණය නම්, මහා විකාරයක් ලෙසින් පෙනිණ. එයට කියැවීම්වලින් ලැබුණු නම "ආකාශික වාර්තා" 3 යනුයි. හැම විට ම නුහුරු වචනවල දී කරන්නාක් මෙන් මෙහි දී ද නිදන කේසි ආකාශය යන නාම පදයේත් ආකාශික යන විශේෂණ පදයේත් අකුරු කියෙව්වේ ය, කේසිගේ විවරණය කෙටියෙන් මෙසේ ය.

ආකාශ යනු සංස්කෘත වචනයෙකි. මෙයින් විශ්වයේ ඊදරික (etheric) මූල දුවසෙ අදහස් කෙරේ. මෙය විශ්වයේ හැම තැන ම පැතිර ඇතැයි ද ශබ්දයට හා ආලෝකයට ආශුය <sup>වශු</sup>යෙන් පවතිතැයි ද විදුලි ශක්තියෙන් හා විඥාන ශක්තිය <sup>වැ</sup>න්නෙකින් තැනී ඇතැයි ද සලකනු ලැබේ. වසක්ත විශ්වයේ <sup>ආරම්</sup>භයේ සිට වූ හැම ශබ්දයෙකත්, ආලෝකයෙකත්, <sup>වල</sup>නයෙකත්, චින්තනයෙකත්, නොමැකෙන වාර්තාවෙක් මේ <sup>ආකාශ</sup>යෙහි කා වැදී ඇත. දිවැස් ඇත්තනට හා සෘමිවරුනට

<sup>1.</sup> Psychotherapists

<sup>2.</sup> Psycho-analysis 3. Akashic Records

අතීතය දකින්නට පුළුවන් වන්නේ මේ වාර්තාව ඇති නිසා ය. ඒ අතීතය කොතරම් ඈත වුවත්, සාමානා මනුෂා ඥානයට ළඟා විය නොහැකි වූවත් එය කරුණෙක් නොවේ. ආකාශය සංවේදී තහඩුවක් 1 මෙන් සියලු කාවැදීම් වාර්තා කරයි. එය විශ්වයේ නිවැරැදි කැමරාවෙකැයි සැලකිය හැකි ය. මේ කම්පන වාර්තා² කියැවීමේ ශක්තිය අප හැම දෙනා තුළ ම සහජ ව ඇත. 3 එහෙත් එය, අපේ විඤ්ඤාණයේ සංවේදිතාව⁴ මත රැඳී ඇත. රේඩියෝවක් සුදුසු තරංගවලට පදම් කර ගන්නාක් මෙන් විඤ්ඤාණය යෝගා පමාණයට පදම් කර ගැනීමෙන් එය ලබා ගත හැකි ය. පිබිදී සිටින සාමානා අවස්ථාවල එඩිගා කේසිට මේ යෝගා පදමට සරිලන්නට ඔහුගේ රූපාදී විඤ්ඤාණය යට පත් කර ගත නොහැකි ය. එහෙත් සම්මෝහ නිදාවේ දී ඔහුට එය කළ හැකි ය.

නිදා සිටින තම මුවින් පිට වූ හැම පුදුම කියමනකට ම වැඩියෙන් ආශ්වර්යවත් ලෙස කේසිට පෙනුණේ මේ විස්තරයයි. එහෙත් එය නො අදහා, කොතෙක් ඇසුවත් ලැබුණේ ඒ පිළිතුර ම ය. වරෙක ඒ වචනවලින්මත් වරෙක විස්තර සහිතවත් ලැබුණේ ඒ විවරණය ම ය. ආකාශික වාර්තාවලට පුකෘතියේ පොදු ස්මරණය' කියා ද ඒවිත පොත' කියා ද නම් කළ හැකි බව කියැවීම්වලින් නිතර දක්වා තිබේ. ආකාශයේ පැවැත්ම ගැන ශත වර්ෂ බොහෝ ගණනකට පෙර උගන්වන ලද බව ද කියැවීම්වලින් හෙළි කැරිණි. භෞතික දුවායේ අසන' මායාවී ස්වභාවය, දුවායේ හා ශක්තියේ මාරුවීම හා සිතෙකින් සිතකට අදහස් සංකුමණය වීම' යනාදී වූ හින්දු මත මෑතෙක දී බටහිර විදහවලින් ස්ථිර කොට ඇත. ඒ නිසා තවත් හින්දු සංකල්පයක්

<sup>1.</sup> Sensitive Plate

<sup>2.</sup> Vibratory Records

<sup>3.</sup> මෙය ඇතැම් භාරතීය දර්ශනයන්හි ද එන මතයෙකි.

<sup>4.</sup> Sensitivity

<sup>5.</sup> The Universal Memory of Nature

<sup>6.</sup> The Book of Life

<sup>7.</sup> Non-solid

<sup>8.</sup> Thought Transference

<sub>වන</sub> ආකාශය පිළිබඳවත් අඩු තරමින් විවෘත මනසක් වත් තබා <sub>ගැ</sub>නීම සුදුසු නො වේ ද ?

කේසි දිගු කලක් යන තාක් මේ ගැන විනිශ්චයක් කෙළේ නැත. පුද්ගලයන්ගේ අතීත ජන්ම ඉතිහාස පිළිබඳ ව නම් යට් සිතේ විවරණය ගැළැපෙන බව සිතා ගත හැකි ය. එහෙත් අත්ලන්හිසය, ඉජිප්තුව හා යේසුස්ගේ කාලය වැනි අතිත ඉතිහාස යුගයන් පිළිබඳ ව පරීක්ෂණ කියැවීම්වලින් නිතර ලැබුණු විස්තරාත්මක තොරතුරු ආවේ කෙසේ ද? මේ තොරතුරු කියැවීමට එළිපිට ලක් නො වූ එකල ජීවත් වූ කිසියම් පුද්ගලයකුගේ යටි සිතෙන් ඇද ගනු ලැබුවා ද? එසේ නැතිනම් කේසි විශ්වයේ කිසියම් තුනී වූ තහඩුවෙක ආරක්ෂා වී ඇති ඉතිහාස වාර්තාවක් කියැවූවා ද?

අන්තිමේ දී කේසි ආකාශයත් පිළිගත්තේ ය. එසේ පිළිගත්තේ එය ඔප්පු කරන නිශ්චිත සාධකයක් තුබූ නිසා නොව, ඔප්පු කළ හැකි හැම කරුණෙක දී ම සතා වූ කියැවීම්වලින් නිතර නිතර ඒ ගැන කියන ලද නිසා ය.

ඇතැම විට, අතීන්දුය පුතාංකයේ පිළිබඳ ව පරීක්ෂා කරන්නන් විසින් අනාගතයේ දී මේ කරුණෙහි දී කේසිගේ තොරතුරු වැරැදී ගොස් ඇති බව පෙන්වනවා ඇත. සමහර විට ඔහු ගේ අතීත සිද්ධි ඥානය පිළිබඳ වෙනත් විවරණයක් ද ලැබෙන්නට ඉඩ තිබේ. අනික් අතට අපේ කාලයේ ම කිසියම් විද්යාඥයකු විසින් ආකාශය සතා වශයෙන් ම පවතී යයි පෙන්වා දෙනු ඇත. රේඩියෝ තරංග² රේඩියම් පරමාණුක ශක්ති⁴ හා මනුෂා ස්නායු පද්ධතියේ ස්මෘති කාවැදවීම° යන අදහස් අද

<sup>1.</sup> Extrasensory Perception

<sup>2.</sup> Radio waves

<sup>3.</sup> Radium

<sup>4.</sup> Atomic energy

<sup>5.</sup> The memory engraves of the human nervous system

අපට අරුම නොවේ. එසේ නම් ආකාශය පිළිබඳ අදහස ද අරුමයක් නොවීය යුතු ය.

කේසි විසින් කරන ලද ජිවිත කියැවීම්වල අන්තිම මූලාශයය කුමක් වූවන් ඔහු ඒ කියැවීම් කළ බවත් ඒවා සතහ වී ඇති බවත් සතහ වූම සිද්ධිය වශයෙන් ජිවිත කියැවීම් ගැන දන ගන්නට ලැබුණු 1923 වර්ෂය හා කේසිගේ මරණය සිදු වූ 1945 වර්ෂය අතර වූ විසි දැවුරුද්ද තුළ කේසි ජිවිත කියැවීම් 25,000 ක් පමණ කර තිබේ. කායික, කියැවීම්, මෙන් මේවාත් විස්තරත් සහිත ව හොඳින් ආරක්ෂා කොට ඇත. මෙබඳු කියැවීම්වල සතහනව, දන හැක්කේ යම් පමණකට නම්, එපමණකට ම මේ කියැවීම් බොහොමයෙක සතහනාවට සාක්කි කියන ලියුම් හා වෙනත් ලේඛන ද ඇත. කැමැති ගවේෂකයකුට කියවීම් ලැබූවන්ගෙන් බොහෝ දෙනකු තවමත් හමු වී සාකච්ඡා කළ හැකි ය.

අපටත් කේසිට මෙන් අන්තිමේ දී මේ පුදුම ලේඛනවල සතාහතාවත් ඒවායින් ඉදිරිපත් කෙරෙන මනුෂ්‍ය ගතිය පිළිබඳ වීවරණයත් ඇදහිය හැකි නම්, අසාමාන්‍ය තොරතුරු රාශියෙක් අප සතු ව ඇත. පළමු කොට ම පුනර්ජන්මය යයි කියනු ලබන වීප්ලවකාරී මතයට පක්ෂ වූ වැදගත් සාක්කි සමූහයෙක් අපට ඇත. අපට මේ සාක්කි සම්පූර්ණයෙන් තීරණාත්මක යයි පිළිගත නොහැකි වූවත්, අඩු ගණනේ ඒවායින් පෙන්වනු ලබන කල්පනා ක්ෂේතුයට, විද්යා පුබුද්ධත්වයේ නාමයෙන් අවධානය වත් යොමු කිරීම සුදුසු ය. සිතන්නට වත් බැරි තැන් පරික්ෂා කිරීමෙන් සාපේක්ෂතාව සොයා ගත්තේ කෙසේ දයි ඇසූ විට ඔහු දුන් උත්තරය, "සිද්ධාන්තයකට අභියෝග කිරීමෙන් ය." යනු ය දෙවැනි ව අපට මේ කියැවීම්වලින් මනෝවිදහාත්මක වූ ද වෛදා ගාස්තීය වූ ද දාර්ශනික වූ ද ස්වභාවයක් ඇති තොරතුරු රාශියක් ලැබී තිබේ. මේවා වර්ග කොට, ව්ගුහ කළ කල්හි. මනුෂායාගේ ස්වභාවය හා නිෂ්ඨාව පිළිබඳ ව, අමුතු ම සුතුවමෙක් ලැබේ.

ඒ අවුරුදු විසි දෙක තිස්සේ ම සම්මෝහ නිදෝපගත කේසිගේ ගැඹුරු දිවහඳාන දර්ශනය ඉදිරි පිටින් දුක් විඳින, වල්මත් වූ, මිනිස් පෙරහරෙක් ගමන් කෙළේ ය. මේ මිනිස්සු කායික වූ ද, මානසික වූ ද නන් වැදෑරුම් දුක්වලින් පෙළෙමින් සිටියහ. නො වැටැහීමේ දුක් වේදනාවෙන් කෑගැසූ ස්තෝතුකාරයාට ¹ මෙන් ඔවුනට ද දන ගන්නට අවශා වූයේ "මට මෙය සිදු වූයේ කවර හෙයින් ද ?" යනු ය.

මේ හැම දෙන ම එක සේ බලාපොරොත්තු රහිත යුංඛිත තත්ත්වයෙන් සිටියේ නැත. මේ බොහෝ දෙනකුන්ගේ අතීත ජීවිත අද ඔවුන් ගත කරන සාමානා ජීවිතවලට වඩා විසිතුරු වී නැත. ඔවුන්ගේ තත්ත්වය මෘදු වුවත් උගු වුවත් හැම තැනෙක දී ම මේ වර්තමාන තත්ත්වය ශත වර්ෂ ගණනාවකට පෙර දී ආරම්භ වූ සිද්ධි පරම්පරාවෙක පුරුකක් බව පෙන්වන ලදී. හැම සිද්ධියෙක දී ම මිනිසුන්ගේ රෝගවලත් පාර්ථනා බිදීම්වලත් තුබූ ලෝක සම්බන්ධතා පෙන්වා දී ඇත. මේ ඥානයේ පුතිඵල වශයෙන් ඔවුන් ගේ ජීවිත වෙනස් විය. මේ ජීවිතයට පමණක් සීමා නොවී අතීත ජීවිත දෙස බැලූ විට ඔවුනට යම් යම් දේ සිදු වී ඇත්තේ ඔවුන් ඒවාට සුදුසු නිසා ම බව ඔවුනට දන හැකි විය. මේ ගැඹුරු දනීම නිසා ඔවුන්ගේ විෂය හැසිරීම සම කර ගත හැකි විය.

මේ කියැවීම්වල සතහතාව පිළිගත හැකි නම්, ඒවායේ <sup>ගැබ්ව</sup> ඇති මත ගැන ද සලකා බැලිය යුතු වේ. සත්තෙකින් ම , <sup>ඒවායේ</sup> වටිනාකම රැඳී ඇත්තේ, ඒවායින් ලෝකයට නව චාදයක් <sup>ඉදිරි</sup>පත් කිරීමෙහි නො වේ. මේ වාදය මත් පුරාතන වූවෙකි. <sup>ල</sup>ෝකයේ හැම මහාද්වීපයෙක ම සිටින, බෙහෙටින් වෙන් ව

l. Psalmist

වාසය කරන, මනුෂායන් අතර මේ මතය දක්නට ලැබේ. කේළි කියැවීම්වල වටිනාකම රැදී ඇත්තේ කරුණු දෙකක් මත ය. මින් පළමු වැන්න බටහිර ලෝකයේ පළමු වරට සිදු වූවෙකි. එනම්, මේ කියැවීම් වලින් බොහෝ පුද්ගලයන්ගේ පිළිගත හැකි අතීත ජීවිත පිළිබඳ ව නිශ්චිත වූ ද, ගැළැපෙන්නා වූ ද, මනෝවිදාහත්මක වශයෙන් ඇදහිය හැක්කා වූ ද විස්තර දී තිබීමයි. දෙවැන්න නම්, දන ගන්නට ඇති මුළු ලෝක ඉතිහාසයෙහි ම, පළමු වරට සාමානස මහජනයාට පුයෝජන ගත හැකි පරිදි වාර්තා ස්වරූපයෙන් මේ විස්තර ආරක්ෂා කොට තිබීමයි.

තවද කේසි කියැවීමවලින්, පෙරදිග දර්ශනය, කියාකාරී කිස්තියානි ජීවිතය සමග ගළපාලනු ලැබේ. මෙයින් මේ දෙකටම නව පුාණයෙක් ලැබේ. මෙසේ අතිශයින් අවශා ව තුබූ අන්තර්නත (ඇතුළට නැමුණු) හා බහිර්නත (පිටතව නැමුණු) යන ආකල්ප දෙකේ එක් කිරීමක් සිදුකර තිබේ. දීර්ඝ කාලයක් තිස්සේ පෙරදිග අන්තර්නත ද බටහිර බහිර්නත ද වී තිබීණි.

මේ හැමට ම වැඩියෙන් කේසි කියැවීම්වලින්, විදහව හා අගම ගළපා ලීම ඉතා වැදගත් ය. මේ කියැවීම්වලින් එය කෙරෙන්නේ, ආචාර ලෝකය ද භෞතික ලෝකය පාලනය කරන්නා වූ හේතුඵලනියාමවලට ම සමාන වූ නියාමවලින් පාලනය වන බව දක්වීමෙනි. මිනිසුන්ගේ දුක් ඇති වන්නේ අහේතුක භෞතික සිදුවීම් නිසා නො ව චරිතයේ හා සිනීමේ වැරැදි නිසා බව මේවායින් පැහැදිලි කෙරෙයි. මනුෂායන්ගේ උප්පත්තියේ හා දක්ෂතාවේ වෙනස් කම් ඇති වන්නේ හිතුවක්කාර මැවුම්කරුවකු නිසා හෝ පාරම්පර්යයේ අන්ධ යාන්තිකත්වය<sup>1</sup> නිසා හෝ නොව අතීත ජන්මයන්හි කරන ලද

<sup>1.</sup> Blind mechanism of heredity

පින් පව නිසා ය<sup>්</sup> හැම දුකෙකන් බාධාවෙකන් ඉගැන්වීමේ පරමාර්ථයෙක් ඇත. විකෘති හා පීඩා ඇති වන්නේ දුරාවාරය නිසා ය. මිනිසුන්ගේ සියලු දුක් වේදනා පුඥාව හා පාරිශුද්ධිය සඳහා වූ දීර්ඝ කාලීන පාඨමාලාවක් ඇති පාඨශාලාවෙක උගන්වනු ලබන පාඩම් ය. <sup>2</sup>

කමමං සත්තේ විතජනි යදිදං හිතප්පණිතතාය (= කර්මය සත්ත්වයන් උසස් දහත් වශයෙන් බෙදයි.)

දිංචිය අභිශඥයය.

## 4

## කායික කර්ම විපාක වර්ග සමහරෙක්

මකාරිරා, බිහිරා, විකෘතයා, අන්ධයා හා අසාධ්‍ය රෝගියා යන මොවුන්, මිනිස් දුක් ඉතා හොඳින් පැහැදිලි කරන නිදසුන් විය හැකි ය. අනෙකකුගේ එබඳු ආබාධයක් දුටු විට අපි, හඳ පතුලින් ම අනුකම්පා කරමු. අපට ම එබඳු දුකක් විඳින්නට වූ විටත් එහි ඇති දුර්විපාක දනී ගිය විටත් දෙවියන් වහන්සේ මිනිසාට සලකන ආකාරය ගැන, අපි ඉතා දරුණු ලෙස පුශ්න කරන්නට පටන් ගනිමු. මෙය මට සිදු වූයේ කවර හෙයින් දැයි පැමිණිලි කරන ස්වභාවයෙන් අපි අසමු. මට එය සිදු වූයේ කුමක් නිසා ද ?

ජොබ්<sup>1</sup> බෙහෙවින් ම සදාචාර සම්පන්න ඉවසිලිමත් මිනිසුන්ගෙන් එකකු ලෙස පුසිද්ධ ය. ඔහුගේ සියලු ලෞකික සම්පත් නැති වී ගියේ ය. ඔහුගේ දරුවෝ ද නැති වී ගිය<sup>හ.</sup> එහෙත් හේ ඒ සියලු දුක් චේදනා කිසි ම පැමිණිල්ලක් නැති <sup>ව</sup> විඳ දරා ගත්තේ ය. එහෙත් අවසාන පරීක්ෂණයක් වශයෙන්.

පුරාතන යුදෙව් කුලදෙටුවෙකි. බයිබලයේ එක් පරිච්ඡේදයෙක් මොනු පිළිබඳ් කථාන්තරයට කැප වෙයි.

යක්ෂයා ඔහුගේ සිරුරේ පිළිකුල් කටයුතු ගෙඩි වගයක් මතු කළ විට, හේ පුථම වරට දෙවියන් වහන්සේට ශාප කෙළේ ය. පුථම වරට බලාපොරොත්තු සුන් කර ගෙන ඔහුගේ ආබාධයේ හේතුව කෑ ගසා ඇසුවේ ය. "මට උගන්වන්න. මම නිශ්ශබ්ද වන්නම්, මා වැරැදි කර ඇති තැන මට තේරුම් කර දෙන්න" යනුවෙන් හේ කෑ ගසා ඇසුවේ ය.

දුක් විදීමට සිදු වන්නේ කිසියම් වැරැදි කියාවක් නිසා ය යන මතය කාලයට නො ගැළැපෙන ආගම්වල ඇති මිථාහ ලබ්ධියෙකැයි සලකා නවීන මිනිසා විසින් ඉවත දමා තිබේ. දුක් විදීම ගැන "පාපයට" සම්බන්ධ කර සිතන්නට කැමැති අය අද සිටින්නේ ඉතා ටික දෙනෙකි.

එහෙත් පාපයේ ආරම්භය අපට නො පෙනී තිබිය හැකි නමුත් කේසි කියැවීම්වල මතයට අනුව පාපයත් දුකත් නියම හේතුඵල සම්බන්ධතාවෙකින් බැඳී පවතී.

කේසිගේ කියැවීම්වලට පදනම වී ඇති මේ අදහස තේරුම් ගැනීමට කර්ම යන වචනයේ අදහස වටහා ගත යුතු ය. එසේ කියන්නේ පචේ හා දුකේ ඇති හේතුඑල සම්බන්ධතාව පුකාශ කරන එක ම වචනය එය නිසා ය. කර්ම යනු සංස්කෘත වචනයෙකි. එහි හුදු වාචනර්ථය 'කිරීම' යනු ය. එහෙත් එය දාර්ශනික වින්තනයෙහි දී හේතුඑල දෙක, නැතහොත් 'කියා පතිකියා', දෙක පිළිබඳ නියාම ධර්මය, අදහස් කරන්නට වී තිබේ. සියලු මිනිස් හැසිරීම් මේ නියාම ධර්මයට යටත් ය. භාරතීය බුාහ්මණ දර්ශනයේ ගැඹුරට ගිය එමර්සන්, මේ සංකල්පය ගැන සඳහන් කෙළේ වන්දි ගෙවීමේ නියාම ධර්මය . 'මිනිසා තමා වපුළ ලෙසින් ම පල ද නෙළා ගන්නේය.'" යි කි කිස්තුස් වහන්සේ ද එය හරියට ම සංගුහ කළහ. "හැම කියාවකට ම සම වූ ද පුතියෝගී වූ ද පුතිකියාවෙක්

යාදිසං වපතෙ බිජං නාදිසං හරතේ එලං

ඇත්තේ ය." යන <mark>නිව්ටන්ගේ</mark> තුන්වන චලන නියාම ධර්<sub>මය</sub> භෞතික ලෝකයට අදාළ වන තරමට ම සදාචාර ලෝකයට <sub>ද</sub> අදාළ වේ.

කේසිගේ ජීවිත කියැවීම් සිත් අලවනසුලු වන්නේ ඒවායින් මිනිසුන්ගේ වර්තමාන ජීවිතයේ ඇති පීඩා හා බාධක අතීතයේ සිදු වූ නිශ්චිත කියාවකට සම්බන්ධ කොට, දුරවබෝධ වූ සාමානා කර්ම නියාමය පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැක්කක් කෙරෙන නිසාය. මේ නිදසුන්, සියුම් ව පරීක්ෂා කිරීමේ දී, විවිධ කර්ම වර්ග ඇති බව පෙනී යයි. එක් කර්ම වර්ගයක් "බූමරංග කර්ම" යයි නම් කළ හැකි ය. එසේ කියන්නේ, මේ කර්ම වර්ගය, වීසි කළ තැනැත්තා ළඟට ම කරකැවී එන බුමරංගය මෙන් වන හෙයිනි. බූමරංග නම් ඕස්ටේලියානු ජාතිකයන් විසින් ආයුධයක් වශයෙන් භාවිත කරනු ලබන වකු දණ්ඩෙකි. අනෙකකු දෙසට එල්ල කරන ලද හිංසාකාරී කර්මය ද කරකැවී එය කළ තැනැත්තා දෙසට ම එයි.<sup>1</sup>

මේ කර්ම වර්ගයේ බොහෝ නිදසුන්, කේසි ලිපි ගොනුවල අැත. එක් නිදසුනෙක් මෙසේ ය. සම්පූර්ණයෙන් ම අන්ධව උපන් එක් විදහලයිය ශිල්පියකුට 'මනසේ පුාතිහාර්ය' නම් වූ ගුවන් විදුලි වැඩ සටහනෙකින් කේසි ගැන අසන්නට ලැබුණේය. ඔහු කායික කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියේ ය. කේසිගේ උපදෙස් අනුගමනය කිරීමෙන් තමාගේ සෞඛ්‍යයේත්, පෙනීමේක් පැහැදිලි දියුණුවක් ඇති වූ බව දනී ගියේ ය. ඒ උපදෙස්වලට අස්ථි චිකිත්සනය², විදුහුත් චිකිත්සනය³ හා ආහාර පරිවර්තනයෙක් ද ඇතුළත් විය. තුන් මසක් ඇතුළත දී ඔහුගේ වම ඇසේ සියේට දහයෙක පමණ පෙනීමෙක් ඇති විය.

 <sup>&</sup>quot;අනුන්ට කළ දේ තමන්ට පල දේ"

Ostcopathy (= ඇට වෙදකම, ගස් වෙදකම, උරුක්කු ඇදීම් ආදිය)

<sup>3.</sup> Electrical treatments

අක්මිවිශේෂඥයන් විසින් මේ ඇස බලාපොරොත්තු රහිත යයි සලකා තිබිණ. ඔහුගේ ජීවිත කියැවීමේ දී අතීත ජන්ම සතරෙක් දක්වන ලදී. එකෙක් සිවිල් යුද්ධ කාලයේ ඇමෙරිකාවේ ය. එකෙක් කුරුස යුද්ධ කාලයේ ය. එකෙක් කි. පූ. 1000 දී පමණ පර්සියාවේ ය. අනෙක අන්තිම වරට ගිලෙන්නට කලින් අන්ලාන්තිසයේ ය.

ඔහුගේ වර්තමාන අන්ධ භාවයට හේතු වූ කර්මය කරන ලද්දේ පර්සියාවේ දී ය. හේ එක් වනවාරී ගෝතුයෙක සාමාජිකයෙක් විය. රත් කළ යකඩ කුරුවලින් සතුරන්ගේ ඇස් අත්ධ කිරීම ඒ ගෝතුයේ චාරිතුයයි. මොහුගේ රාජකාරිය වූයේ සතුරන් අන්ධ කිරීමයි.

මෙහි දී අනිචාර්යෙන් පැන නඟින පුශ්නයෙක් ඇත. එනම් පුද්ගලයකු ජීවත් වන සමාජයේ චාරිතුවලින් ඔහුට නියම කරන ලද යුතු කමක් ඉටු කරන ලද තැනැත්තා කර්ම නියාමයට අනුව එකී කර්මයට වගකිව යුතු වන්නේ කෙසේ ද යනු ය. මෙය හොඳට ම ගැළැපෙන පුශ්නයෙකි. 23 වැනි පරිච්ඡේදයේ දී ඒ ගැන සවිස්තර ව විමසනු ලැබේ.

සැලකිල්ලට ගත යුතු දෙවන නිදර්ශනය ජීවිත වෘත්තිය වශයෙන් කර පුසාධනය (අත් හා නිය අලංකාර කිරීම) කළ තරුණියක² පිළිබඳ කථාවෙකි. වයස අවුරුද්දේ දී ඈට බාලක පක්ෂසාත රෝගය වැළැඳිණි. ඇගේ කකුල් දෙක ම කොර විය. පතුල් දෙක ම පුමාණයෙන් කුඩා ව සිටියේ ය. මේ නිසා ඈව කිහිලිකරුත් උරහිස් බන්ධනත් ³ භාවිත කරන්නට සිදු විය.

ඇගේ වර්තමාන තත්ත්වයේ කර්ම හේතුව අත්ලන්තියානු <sup>පූර්</sup>ව ජන්මයකට සම්බන්ධ කොට තිබේ. මෙහි දී ඕ කිසියම්

කුරුස පුද්ධ නම නිස්තුස් වහන්සේගේ ජාත භූමිය මහම්මදිකයන්ගෙන් බේරා මැතීමට කරන ලද පුද්ධය

Manicurist

Braces

කුමයකින් - ඖෂධයෙන්, සම්මෝහ නිදාවෙන් නැතහොත් පරචිත්ත ඥානයෙන් දයි කියැවීම්වලින් නිශ්චය කර නැතු මිනිසුන් "අංග දුර්වලයන් කළා ය: අනුගමනය කරනවාට වැඩි දෙයක් කරන්නට බැරියවුන් කළා ය. මෙසේ මේ තැනැත්තීව ඈ අනාසෙනට කළ දේ ම සිදු වී තිබෙන බව අපට පේනවා." (මෙහි තැනැත්තී යයි යෙදූ තැන කේසි යොදා ඇත්තේ 'Entity' යන වචනයයි. කේසි කියැවීම්වල 'එන්ට්ට්' යන්න යොදා ඇත්තේ අමරණීය ආත්මයට ය. පාරිශුද්ධියට යන මාර්ගයේ දී අත්දැකීම් ලැබීම සඳහා මේ ආත්මය නැවත ශරීර සහිතව උපදී.)

බුමරංග කර්මය පිළිබඳ සිත් ගන්නා තුන්වන නිදර්ශනය හතළිස් හැවීරිදි ස්තියක පිළිබඳ සිද්ධියෙකි. ඈට තුබූ රෝග ලක්ෂණ කොටසක් ඉතා මෑතෙක දී ඇලර්ජිස් (අපථාතාව) නම් රෝගයේ ලක්ෂණ වශයෙන් හඳුනා ගෙන තිබේ. මේ රෝගයේ දී සම් යම් දේ නුරුස්නා ගතිය ඇති වේ. ඇතැම් ආහාර පුධාන වශයෙන් පාන් හා සියලු ධානා වර්ග කෑ විට ශරත් ජීනස් රෝගියකුට 2 මෙන් ඈට නිතර කිවිසුම් යයි. සමහර දවාය පුධාන වශයෙන් සපත්තු හම් හා වීදුරුවල ප්ලාස්ටික් ගැටී ස්පර්ශ වූ විට ඇගේ වම් පැත්තේ තද නහර රුජාවෙක් ඇති වෙයි. ඕ අවුරුදු ගණනාවක් වෛදාවටරුන් රාශියකගෙන් උපදෙස් ගත්තා ය. ඈ කී අන්දමට ඈට ලැබුණු එකම සහනය වූයේ වයස විසිපහේ දී සම්මෝහ නිදා වෙදකමෙකිනි. සුවර පැවැතුණේ අවුරුදු හයෙකි. නැවත කුමයෙන් රෝග ලක්ෂණ පෙරළා පැමිණිසේ ය.

මේ ස්තිය කියැවීමක් ලබා ගත්තේ සුවයක් ලබා ගැනීම සඳහා ය. එහෙත් කේසි කියැවීමෙහි, ඒ රෝගයේ කර්ම හේතුව ද ඇතුළත් වීය. "වෙනත් ජන්මයෙක දී මේ ආත්මය රස බේත් කාරයෙක්. <sup>3</sup> මේ දුවා අනාසෙනට කැසීම ඇති කිරීමට යොදු

I. Allergies

<sup>2.</sup> A Victim of Hay Fever

Chemist

තිබෙනවා. ඒ නිසා දත්, ඒක ඇට ම සිදු වී තිබෙනවා. මේ අාත්මය අනාසයනට ආශ්වාසය ම විස වන්නට ඇතැම් දුවා යොදා තිබෙනවා. ඒ විදියට ම දන් මේ ආත්මයට ඇතැම් ලෝහ, ප්ලාස්ටික්, ගන්ධ වර්ග හා සම් ආදී ඇතැම් දුවා ළංවන විට ම ආශ්වාසය විස වෙනවා. මේ සම් ඕක් ලීයෙන් පදම් කළොත් ශරීරයට හානියක් වන්නේ නෑ. ඒවා මේ ආත්මය කලින් අනාසයනට හිංසා කිරීමට යෙදු දේවලින් පදම් කළොත් ශරීරයට හානි වනවා."

කාශික විපාක දෙන කර්ම ගණයට අයත් වන දෙවන තර්ම වර්ගයක් ඓන්දිය කර්මය යයි නම් කළ හැකි ය. මේ කර්ම සිදු වන්නේ ඉන්දිය පද්ධතිය නො මනා ව භාවිත කිරීමෙනි. මෙහි ආදීනවය වන්නේ පසු ජන්මයෙක දී ඉන්දිය පද්ධතියෙන් හට ගන්නා වූ දුර්විපාකයක් ඇතිවීමයි. කුඩා කාලයේ සිට කෑම නො දිරවීමේ දුර්වලතාවෙන් පෙළුණු වයස තිස් පහෙත මිනිසාගේ රෝගය මීට හොඳ නිදසුනෙකි. ඔහුට ආහාර සංයෝග කීපයකට සීමා වීමට සිදු විය. මෙතරම් ආරක්ෂා විත් කෑම වෙලක් දිරවා ගැනීමට පැය බොහෝ ගණනෙක් අවශා වීය. රෝගය පිළිබඳ හැඟීම් නිසා ඔහුට අපහසුකම් හා සමාජ දුෂ්කරතා ද ඇති විය.

කේසි කියැවීම්වලින්, මේ ශක්ති හීනත්වයේ මුල, පුංශයේ xiii වැනි ලුවී රජුගේ මාලිගයේ වූ පූර්ව ජන්මයකට පවරා දී ඇත. එහි දී හේ රජුගේ ආරක්ෂක පරිවාරකයෙක් විය. සඑ වඩන නිලමේ ද ඔහු ය. හේ හක්තිමත් ව හොඳින් තම යුතුකම් ඉටු කළේ ය. එහෙත් ඔහුට එක් මහත් දුර්වලතාවෙක් විය. මේ දිර්වලතාව නම් කෑදර කමයි. පර්සියාවේ රාජ වෛදාවරයකු වූ ජූර්ව ජන්මයෙක දී ද ඔහු ආහාර තෘෂ්ණාවට ගැති වී සිටියේය. මේමෙස් ආත්ම දෙකක දී පමණ ඉක්මවීමේ පාපය කර තිබුණේය.

මෙයින් ද ඉන්දිය සංවර ගීලය අවශා බව පෙනේ.

මේ අසමබර බව කෙසේ හෝ සම කළ යුතු විය. මෙසේ කලින් ඇති වූ අසංවරයක් නිසා ඔහුට මේ ආත්මභාවයේ දී අල්ප වූ ආහාරයක් ගන්නට සිදු විය.

කේසි කියැවීම්වල නිතර හමුවන කායික විපාක ඇති තුන්වන කර්ම වර්ගයට "සංකේත කර්මය" යන නම දිය හැකි ය. කායික විපාක දෙන කර්ම අතරත් මේ කර්ම වර්ගය බෙහෙවින් ම සිත් ගන්නාසුලු, ව්ස්මය ජනක කර්ම වර්ගය විය හැකි ය.'

මුල් කාලයේ ම කරන ලද එක් ජීවිත කියැවීමෙක් කුඩා කල සිට ලේ අඩුකමින් පෙඑණු තරුණයකු පිළිබඳව ය. ඔහුගේ පියා චෛදාවරයෙකි. ළමයාට දන්නා හැම පුතිකාරයක් ම කරන ලදී. කිසි ම පලක් වූයේ නැත. කොහෙත් ම බෙහෙත් අහන්නේ නැති නම්, එය මුල් බැස ගත් කර්ම හේතුවක් ඇති බචට හොඳ ම සලකුණෙකි. ජීවිත කියැවීමෙන් මේ තත්ත්වයේ හේතුව, පීරු රටේ සිදු වූ අතීත ජන්මයකට ගෙන යන ලදී. ආත්මභාව පහකට පෙර මේ පුද්ගලයා කුෑර ලෙස ඒ රටේ බලය අල්ලා ගෙන එහි පාලකයා විය. "බොහෝ ලේ හලන ලදී. මේ ආත්මයේ ලේ අඩුකම ඒ නිසා ය."

මේ පාඨයෝ වැදගත්කම අපට සම්පූර්ණයෙන් පැහැදිලි වන්නේ කායික විපාක ඇති අනෙක් කර්ම නිදසුන් සමග මේ නිදසුන සැසඳූ විට ය. එය පැහැදිලි ලෙස ම ඓන්දීය කර්ම පිළිබඳ නිදසුනෙක් නොවේ. එසේ කියන්නේ මෙහි දී පමණ ඉක්මවීමෙකින් මිනිසාගේ ශරීරය නරකට යොදවා නැති නිසාය හරියට ම කියනවා නම් එය බූමරංග කර්ම පිළිබඳ නිදසුනෙක්ද නොවේ. එසේ වූවා නම් මේ තරුණයා යුද්ධයෙක දී කිසියම් කුෑර ජයගුාහකයකුගේ මනුෂා සංභාරයකට ගොදුරක් විර

මේ කර්ම වර්ගය "සරික්ඛතා කමම" යනුවෙන් හඳුන්වා දිය හැකි <sup>ය</sup> ලක්ඛණසුන්ත වණ්ණනාවෙහි ඒ කර්ම වර්ගය ගැන විස්තර ඇත.

යුතුය. හිවලර්ගේ සේනාවන් විසින් ලේ හෙලන ලද පෝලන්ත තොල්ලකු වූවා නම් අන්න හරි.

ඒ වෙනුවට ඔහුගේ ශරීරය ම වධක භුමිය වී ඇති බව අජට පෙනේ. අපරාධයට යෝගා වීපාක වීඳීම සඳහා ඔහුගේ ශරීරය ම භුමිය විය. මේ යාවජිවක කායික දුර්වලතාව, දිගු කලක් තිස්සේ ඉගැන්වීම පරමාර්ථ කොට ගත්, යුක්තිය ඉටු කර දීමේ කර්ම විපාකයෙකි. යුද බිමෙක දී ලේ හැලී මැරෙන්නට සිදු වූවා නම් වැඩි කාලයක් ඉගෙන ගන්නට දෙයෙක් නැත. වරක් මේ පුද්ගලයා මනුෂා වර්ගයෙක ලේ හැලුවේ ය. ඔවුනට මොහු දක්වූයේ ජයගාහකයකුගේ අවඥාවයි. දන් ඔහු ඔහුගේම ලේ නහර දුර්වලතාවෙන් දුර්වලයකු වී ඇත. මෙසේ ඔහුගේ ශරීරයේ එක් කොටසක් ඒ කර්මය සංකේත වශයෙන් පවරා ගෙන ඇත.

විත්ත කායික වෛදා කුමයේ සොයා ගැනීම්² අප මේ සඳහා පිළියෙළ කොට නොතැබුවා නම් මෙය පෙතෙන්නට තිබුණේ මහ විකාර අදහසක් ලෙස ය. සියලු රෝග කායික හේතු නිසා ඇති වෙතැයි ඇදහූ කාලය ඉතා ඈත නොවේ. අඩු ගණනේ කායික තත්ත්වයන්ගෙන් සමහරක්වත් මානසික හා හාවික (= හැඟීම් පිළිබඳ) කැලඹිලි නිසා ඇති වන බව මානසික වෛදා විදහාවේ³ දියුණුව නිසා අපට දන ගත හැකි වී තිබේ. චිත්ත කායික වෛදා කුමය චෙන් වී ශියේ මේ සොයා ගැනීම් නිසා ය. අලුත් නමුත්, මේ වෙදකම් කුමය, වෛදා ශාස්තු වීමයෙහි සම්පූර්ණයෙන් පිළිගන්නා ලද සංවර්ධනයක් වී තිබේ. (චිත්ත කායික වෛදාකුමය සඳහා භාවිත වන්නේ 'Psychosomatic medicine' යන්නය. Psychosomatic යන්න තැනී ඇත්තේ ,

ප්‍රිකම්වලට දුක් විපාක ලැබෙන්නේ ඉගැන්වීම සඳහා ය. යන අදහස කේසි නොයෙක් වර කියා ඇත. දේවදුත සූතුයෙන් මේ අදහස නඟාගත හැකි ය.

The Clinical Findings of the Psychosomatic Medicine.

Psychiatry.

ගුීක වචන දෙකෙක එකතුවෙනි. 'Psyche' නම් ආත්මයයි. 'soma' නම් ශරීරයයි.)

භාවිකෝත්පත්තියක් ඇති ¹ ආතති ², වචනයෙන් භෝ කිුයාවෙන් පිට වීමට ඉඩ නො ලැබූ කල්හි 'ඉන්දුිය භාෂා' වර්ගයෙක මාර්ගයෙන් පිටවන බව රෝහල්වල කෙරෙන චිත්ත කායික වෛදා කුමයෙන් පෙන්වා දී ඇත. මේ විෂයය පිළිබඳ පුාමාණික පාඨ ගුන්ථය වන 'Psychosomatic Medicine' නම ගුන්ථයේ කතුවරුන් වන වෛස් ³ හා එංග්ලිශ් ⁴ මෙසේ කියති. "නිදසුනක් වශයෙන් ආතුරයකුට හොඳින් ගිලින්නට බැරි නම්, එසේ ඉන්දියවල දෝෂයකුත් සොයා ගත නො හැකි නම් ආතුරයාගේ ජීවිත තත්ත්වයෙහි ගිල ගත්නට බැරි යම් කිසිඓක් ඇත. ඉන්දිය රෝගයක් නැති කල්හි, ඇතිවන බඩ දුගලිමෙන් ඇතැම් වීටෙක අදහස් කෙරෙන්නේ ආතුරයාට කිසි යම් පරිසරගත තත්ත්වයක් 'දිරවා ගත තොහැකි බවය....' බඩගින්න නැති වී යෑමේ පුතිඵල වශයෙන් මන්ද පෝෂණයෙන් යුක්ත ආතුරයා බොහෝ විට කායික වශයෙන් මෙන්ම මානසික වශයෙන් ද භාමලත් සිටියෙකි. පරිසරගත තත්වය නරක් වූ කල්හි යම් ඉන්දියයෙක කාර්යය උත්සන්න වී සිතෙහි වේදනාවක් (ආකාංක්ෂාවක්) ඉපද වූවා ද, බොහෝ විට 'කථා කරන්නේ' ඒ ඉන්දියය. එහෙත් කලින් රෝගී වී තිබීම, මාපියන්ගේ ආරයට යෑම හා වෙනත් සාධක ද ඉන්දියය 'තෝරාගැනීම කෙරෙහි බලපායි.'

චිත්ත කායික වෛදා කුමයේ එන ඉන්දුිය භාෂාවත් අප මෙහි දී සංකේත කර්මය යයි නම් කළ දෙයත් අතර ලොකු සමාන කමක් ඇති බව පෙනේ. සංකේත කර්මයේ දී පාපය පිළිබඳ තද හැඟීමක් පුද්ගලයාගේ සිතෙහි තිබු නිසා ඒ පාප

තද හැඟීම් නිසා හටගත්.

<sup>2.</sup> පිතේ ඇදුම් කෑම.

<sup>3.</sup> Weiss

English

<sub>සංඥා</sub>ව ශරීරයට තල්ලු වූවා සේ පෙනේ. ශරීරාංගය තෝරා <sub>ගැනී</sub>ම කිසියම් සංකේත යෝගාාතාවක් මත රැඳි ඇත.

කේසි - ලිපි ගොනුවල සංකේත කර්මය පිළිබඳ බොහෝ නිදසුන් තිබේ. ඒවා අතර, වර්ග නියෝජක වූ හොඳ නිදසුන් කීපයෙක් ඇත. දරුණු ඇදුම රෝගයෙක දී රෝගියාට මෙසේ කියා තිබේ. "ඉඳහිට තමාගේ පුාණයත් තමාගෙන් බැහැරට තෙරපා ගන්නේ නැති ව ඔබට අනාසෙන්ගේ පුාණය ඔවුන්ගෙන් බැහැරට තෙරපන්නට බැහැ." බීරකුට මෙසේ අවවාද කර ඇත; "ඒ නිසා උදවු ඉල්ලා ගෙන එන අයට නැවත ඔබේ කන් වසා ගන්න එපා" (මේ නැනැත්තා පුංශ විප්ලව කාලයේ දී රදළයකුව සිටියේ ය.) කොඳු ඇටයේ කාස රෝගයෙන් පෙළෙන්නකුට කියා ඇත්තේ මෙසේ යෑ "මේ නැනැත්තා අනාසයනට බාධා කළා, දන් ඔහුට ම එය වී තිබෙනවා' පුගාම පේශපාසාන රෝගියකුට' දන ගන්නට ලැබුණේ මෙසේයි; "මෙය යටි අඟ පසඟවල ස්නායු හා ජේශී දිරායෑමක් පමණක් නොවේ. මෙය ඔබ අනප ජන්මයන්හි දී ඔබගේ ශරීරයේත් අනාසයන්ගේ ශරීරවලත් ගොඩනඟා ඇති දෙයෙක එලයෙකි."

ලිපි ගොනුවල ඇති සංකේත කර්මය පිළිබඳ බෙහෙවින් සිත් ගන්නා නිදසුන අවුරුදු දෙකේ සිට අසාධා ලෙස ඇඳන් තෙමන්නකු බවට පත් වූ එකොළොස් හැවිරිදි ළමයාගේ නිදසුන විය හැකි ය. මොහුගේ සුවපත් වීමේ තුබූ බෙහෙවින් අස්වාභාවික වූ ගතිය නිසා මේ නිදසුන තරමක් දුරට වීමසිය යුතුව ඇත.

බිළිඳකු වගයෙන් හේ නිශ්ශබ්ද දරුවෙක් විය. ඊළඟ ද්රීය උපදින තාක් ඔහුගෙන් මාපියනට කිසිම කරදරයක් තිබුණේ තැත. ඔහු ඇඳන් තෙමන්නට පටන් ගත්තේ එතැන් සිට ය.

මේ කියමන්වලට අනුව මේවා බුමරංග කර්ම නිදසුන් වශ්යෙන් ගතහැකි බව පෙනේ.

A vicitim of progressive muscular atrophy (අනුකුමයෙන් පේශී දිරා යන රෝගියෙක්.)

මෙය සාමානා රාතුි සිද්ධියක් බවට පත්විය. දෙවන දරුවකු උපන් අවස්ථාවේ දී පළමු දරුවාට තමා අනාරක්ෂිතය යන හැඟීම ඇති වී අනාසන්ගේ අවධානයත් තමාගේ ලොකුකමත් නැවත ඇති කර ගැනීම සඳහා බිළිඳු පුරුදුවලට ආපසු යන බව මාපිය දෙදෙනා ම දන සිටියහ. මාපියන්ගේ ආදරයෙහි ඔහුගේ ස්ථානය බිළිඳු සොහොයුරිය විසින් ගෙන නැති බව ඔහුට පෙන්වීම සඳහා හැම උත්සාහයෙන් ම ගන්නා ලදී. එහෙත් ඇඳන් තෙමීම දිගට ගියේ ය.

අවසානයේ දී මාපියෝ ළමයාට වයස අවුරුදු තුනේ දී මානසික වෛදා විදහාඥයකුගෙන් ¹ උපදෙස් ගන්නට සිතුහ. මෙසේ මේ දරුවා අවුරුද්දක් මානසික වෛදා විදහාඥයකුගේ සැලකිල්ලට පාතු කොට තබන ලදී. එයන් නිශ්ඵල බව දනගත් මා පියෝ ඒ වෙදකම අත හළහ. ඉන් පසු අවුරුදු පහක් ම මේ ළමයා ඇඳන් තෙමීම දිගටම කරගෙන ගියේ ය. දන සිටි හැම විශේෂඥයකුගෙන් ම උපදෙස් ගත් මාපියෝ නොයෙක් කුම අත්හදා බැලූහ. ඒ සියල්ල නිෂ්ඵල විය. වයස අටේ දීත් පුරුද්ද දිගට ම ගියේ ය. නැවත මානසික වෛදා විදහාඥයකුගේ උදවු සෙවූ මාපියෝ තවත් අවුරුදු දෙකක් ඒ පුතිකාරය ගත්හ. එය ඔහුගේ සාමානා චරිත සංවර්ධනයට හේතු විය. එහෙත් අර පුරුද්ද නතර වූයේ නැත. මේ නිෂ්ඵල පුයත්නයෙන් පසු ව ළදරුවාගේ දසවන අවුරුද්දේ දී මානසික වෛදා විදහාව අත් හරින ලදී.

ළමයාගේ වයස එකොළොසෙහි දී මාපියනට එඩගා කේසි ගැන අසන්නට ලැබිණි. දරුවාගේ මේ විශේෂ ආබාධය ගැන කියැවීමක් ලබා ගන්නට පියා ඉටා ගත්තේ ය. ළමයාගේ ජිවිත කියැවීමට අනුව, වර්තමාන ජීවිතයට පූර්ව ජීවිතයේ දී හේ, ආදි පියුරිටානු<sup>2</sup> යුගයේ කිුස්තියානි දේව ගැනියෙක් විය. කට්ටඩ්

<sup>1.</sup> Psychiatrist

පියුරිවානුවෝ නම් බාහිර පුදපුජා විධි ඉවත දුමු ප්‍රොතෙස්තන්ත නිකාපේ සාමාජිකයෝ ය.

<sub>නඩු</sub> විභාගවලට ඉදිරිපත් වූ හේ, කට්ටඬීන් වශයෙන් සැකයට <sub>පාතු</sub> වූවන් පුටුවෙක බැඳ, පොකුණුවලට දමා දියේ ගිල්වීමෙන් <sub>දඬු</sub>වම කිරීමට උනන්දු විය.¹

මේ කර්ම විස්තරය දුන් කියැවීමෙන් රෝගය නිසැකයෙන් සුවපත් කළ හැකි බව ද කියැවීණි. දරුවා රාතියේ නින්දට යන්නට කලින් ඔහුට යෝජනාවක් කරන්නට යයි නියම කරන ලදි. යෝජනාව කය පිළිබඳ වූවකට වැඩියෙන් ආධාහත්මික වූවෙකි.

කියැවීම ලබා ගැනීමෙන් පසු ව දිනක් රාතුි ළමයාගේ ඇද ළඟ හිඳ ගත් මව ඔහු නින්දට වැටෙන්නට ඔන්න මෙන්න කියන තරම් වන තුරු බලා සිටියා ය. එතැන් සිට ඕ, හෙමින් ඒකාකාර හඬෙකින් මෙසේ කියන්නට වූවා ය. "ඔබ හොඳයි, කරුණාවන්තයි, ඔබ සිටින්නේ බොහෝ මිනිසුන් සුවපත් කරන්නටයි. ඔබට හමු වන හැමදෙනාට ම ඔබ උපකාර කරනවා....ඔබ හොඳයි, කරුණාවන්තයි....." දන් නිදා සිටින ළමයාට මේ අදහස් ම නොයෙක් කුමවලින් විනාඩි පහක් දහයක් පමණ කියන ලදී.

අවුරුදු නවයකින් පමණ පළමු වරට, එදා රාතුි, ළමයා අඳ තෙත් කෙළේ නැත. මාස කීපයක් ඒ ආකාරයෙන් ම මව ළමයාට ඒ යෝජනාව කරගෙන ගියා ය. ඒ කාලය තුළ එක් වරක් වත් ඒ සිද්ධිය වුණේ නැත. කල් යෑමේ දී සතියකට වරක් පමණක් යෝජනාව කළ හැකි බව සොයා ගත හැකි විය. අවසානයේ දී එයත් අනවගා විය. දරුවා සම්පූර්ණයෙන් සුවපත් විය.

මේ සිද්ධියේ සිත් ගන්නා ලසාණ කීපයෙක් ඇත. නව අවුරුද්දක් පැවැති පුරුද්ද යෝජනාව අත්හදා බැලූ පුථම රාතියේ දී ම බිඳී යෑම ම විශේෂයෙන් සැලකිය යුත්තෙකි. මේ මව,

 <sup>78</sup> වන පිට ද බලන්න.

ශික්ෂිත බුද්ධියක් ඇති, පුශ්න නොකළ හැකි අවංක භාවයෙකින් යුතු තැනැත්තියක නොවූවා නම් මේ සිද්ධිය අතිශයෝක්තියක් යයි ඕනෑ ම කෙනෙකුට සැක සිතෙනවා ඇත. නීතිඥවරියක වූ ඕ දිස්තික්ක නීතිපතියකුගේ නීතීඥ මණ්ඩලයේ විශ්වස්ත සාමාජිකාවක් වූවාය. ඕ ලේසියෙන් රැවටෙන්නියක් හෝ මිථන ලබ්ධි ඇත්තියක් හෝ වංක තැනැත්තියක් හෝ නොවූවා ය

මේ සිද්ධියේ ඇති දෙවන විශේෂ ලසෂණය නම්, එතරම් පුතිඵල සහිත බව පෙනී ගිය ඒ යෝජනාවේ ඇඳන් නොතෙමීම ගැන කිසිවක් සඳහන් නොවීම ය. එය දරුවාගේ කාය සංඥාවට නොව සම්පූර්ණයෙන් ම අධාහත්ම සංඥාවට එල්ල කළ එකෙකැයි කිව හැකි ය. ඒ කියන්නේ ඒ යෝජනාව දරුවාගේ සාලෙමහි වූ පූර්ව ජන්මයෙන් ගෙනෙන ලද අප්රාධ සංඥාවටම යොමු කරන ලද බව ය. ඒ අපරාධ සංඥාව, මේ ආත්ම භාවයෙහි ඊට සුදුසු වකුගඩු වෙනස් වීමකින් යුතුව සංකේතාත්මක වශයෙන් ඔහුගේ ශරීරයෙහි ම පුකාශයට පත් ව තිබිණි. වරෙක හේ අනාසයන් ගිල්ලෙව්වේ ය. නැතහොත් ගිල්ලීමේ වගකිව යුත්තා වීය. දන් තමා විසින් ම විපාක විදිය යුතු බව නො පැහැදිලි ව නමුත් ඔහුට හැඟි ගොස් තිබේ.!

ළමයා මේ ජීවිතයේ දී කිසිවකුට හානියක් කර නැති නමුත් වරෙක ඔහු විසින් අනාසයනට කරන ලද ක්රූර දඬුවම් පිළිබඳ ස්මරණය පැවැති නිසා, ඔහුගේ සිතේ එක් තට්ටුවෙක් ඔහුගේ කරුණාව ගැනත් සමාජය ඔහු පිළිගනී ද යන්න ගැනත් සැක කළේය. මවගේ යෝජනාව සිතේ ඒ තට්ටුවට ළඟා වී සමාජ සේවයෙන් හා කරුණාවෙන් ඒ වරදට වන්දි ගෙවිය හැකි බව සහතික කළේය. මේ නිසා තව දුරටත් සංකේත විපාක විදීම අනවශා විය.

හැම මිනිසකුගේ ම යට් සිතේ කර්ම නියාමය පිළිබඳ හැඟිමක් ඇති බව පෙනේ. ඇතැම් විට එය උඩු සිතේ පවත්නා ආගමට අනුකූල නොවන බව ද සිතා ගත හැකි ය.

උතැන් සිට ළමයා හොඳින් සකස් විය. බොහෝ දෙනා මුහුට කැමැති ය. හේ ජනපිය, හොඳ ශිෂපයෙක් ද නායකයෙක් ද විය. ඔහුගේ ස්වභාවයේ මුල දී තුබූ ඇතුළට නැමුණු ගතිය කොතරම හොඳට සකස් වී තිබේ ද යත හොත් 'ජොන්සන් ඔ' කොනෝර ගියුමන් එන්ජිනියරිං ලැබොරටරි පරීකෘණයෙක දී¹ හේ හොඳින් සකස් වූ බහිර්තතයකු (පිටතට නැමුණකු) සේ ගණන් ගන්නා ලදී. මවගේ හැඟීමේ හැටියට, ඔහුගේ මේ චරිතය වෙනස් කිරීමේ ගෞරවය මානසික වෛදප-විදපාවටත් කේසි කියැවීමටත් යන දෙකට ම යා යුතු ය.

මාපිය දෙදෙනාගේ ම දකීමට අනුව වයස දහසයේ දී මොහුගේ දක්නට ලැබුණු විශේෂ චරිත ලක්ෂණයෙක් නම් අනුත් ගැන අතිශයින් ඉවැසීමයි. අන් මිනිසුන්ගේ ඇති ඕනෑම චරිත දුර්වලතාවකට ඔහු, කිසියම් මතෝවිදහත්මක විවරණයක්, යුක්තියක් සොයා ගනී. ඔහුගේ මේ ජන්මයේ ඇති ශාරීරික දුර්වලතාව පූර්ව ජන්මයේ තුබූ අසහනයේ සංකේතාත්මක විපාකයක් බවත් ඒ අසහනය දන් කියාත්මක ඉවැසීමක් බවට හැරී ඇති බවත් සැලකිය හැකි ය. සමබර බව කොතරම් හොඳින් තැවත ඇති කර ගෙන තිබේ ද යනහොත් ශාරීරික කර්ම විපාකය ඉවත් කර ගත හැකි විය.

කර්මයේ කුියාකාරීන්වය පිළිබඳ මේ නිදර්ශන පරීකෂා කර බලන විට ඒ පිළිබඳ සාමානා නීති කොටසක් සකස් කර ගත හැකි බව පෙනී යයි. කුියා පතිකියාවෙකැයි බොහෝ විට කර්ම නියාමය හඳුන්වා දී තිබේ. කේසි කියැවීම්වලින් මේ හඳුන්වාදීම් තහවුරු වී තිබේ. එහෙත් කර්මයේ ලකුණයක් වන විපාක පතිකියාව සාමානායෙන් සමාන වන්නේ වත් වචනයේ මුදු සාමානා අර්ථයෙන් පතිකියාවක් වන්නේ වත් නැත. වරේක කෙඩ කුරුවලින් තම සතුරන් අන්ධ කළ ශිල්පියා මෙවර ජීපත්තේ වනචාරී ගෝනුයක නොවේ. ඔහු මේ ආත්මයේ දී

Johnson O'Connor Human Engineering Laboratory Test.

තරුණ වයසේ දී වනවාරී ගෝතුයකට අසු වීමෙන් දරුණු ලෙස ඔහුගේ ඇස් පුච්චා දමා නැත. ඒ වෙනුවට ඔහු මේ විසිවැනි ශත වර්ෂයේ සමාජයෙක අන්ධ ව උපන්නේ ය. ඔහුගේ වර්තමාන සිද්ධි මොන ම අයුරෙකින්වත් අතීත ජන්මයේ සිද්ධීන්ගේ නියම පිළිබිඹු නොවී ය.

මෙයත් තවත් මීට සමාන නිදර්ශනත් නිසා අපට පහත දක්වෙන සාමානා නීතිය සකස් කර ගත හැකි ය. කර්මය මූලික වශයෙන් මනසෙහි කියාත්මක වන මනෝවිදහත්මක නියාමයෙකි. භෞතික පරිසරය මානසික අර්ථය ඉටු කර ගැනීමට ඇති උපකරණයෙක් පමණී. ඒ නිසා පුතිකියාව භෞතික පඎයෙන් ආසන්න වනවා පමණක් මිස සමාන වන්නේ නැත. මානසික පඎයෙන් නම් පුනිකියාව බොහෝ දුරට සමාන වෙයි.

පුතිකියාවේ කාරකත්වය පිළිබඳ ව තවත් සාමානෘ නීතියක් ඇති කර ගත හැකි බව පෙනේ. කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති කිසි ම නිදර්ශනයෙකින් වර්තමාන වධය, එය විදිනු ලබන පුද්ගලයාගේ පූර්ව ජන්මයේ වධයට ගොදුරු වූ තැනැත්තා විසින් ම කරන ලද බවෙක් නොපෙනේ. ඒ කියන්නේ ඒ ශිල්පියා අන්ධ ව උපන්නා මිස කිසිවකුගේ වධයට පාතු නො වූ බව ය. ඔහුගේ මාපියන්වත් පූර්ව ජන්මයේ දී ඔහු අතින් වධයට ලක් වූවන් ලෙස දක්වා නැත. නිශ්වය කර ගත හැකි තරමින් බාලකපසසභාතයට ගොදුරු වූ, ඉහත සදහන් කරන ලදිං කරපුසාධිකාව (= අත් හා නිය අලංකාර කරන්නී.) අත්ලන්තිසයේ සිටි පෙර ජන්මයේ දී අෑ අතින් වධයට පත් වූවන්ගෙන් රෝගය බෝ කර ගෙන නැත. අජිර්ණ දෝෂයෙන් පෙඑණු පුද්ගලයාගේ ඒ රෝගය වැළැඳුණු උදරය ඔහු පූර්ව ජන්මයේ දී නරකට පාවිච්චි කළ උදරය ම නොවේ. කොටින් කියනහොත් පුතිකියාව

වේතතාහං භික්ඛවේ, කම්මං වදාමි, අවිතයින්වා කම්මං කරෝහි කායේන, වාචා<sup>ය</sup> මනසා

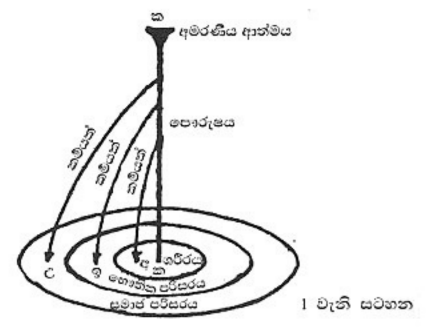
පහළ වන බව පෙනෙන්නේ, කර්මය මුලින් සිද්ධ කෙළේ යම් පුද්ගලයකු හෝ ඉන්දියයක් හෝ කෙරෙහි නම් ඔහුගෙන් හෝ නොවේ. ඒ කර්මයට උපදෙස් දුන්නේ යම් තැනෙකින් නම් එතැනින්ය. සටහන් කීපයෙකින් මේ සාමානා නීතිය පැහැදිලි වනවා ඇත.

අපි ජෝන් ඩෝයට ලියූ ලිපියෙක

"John Doe, 614 Birch Street, Madison, Wisconsin"

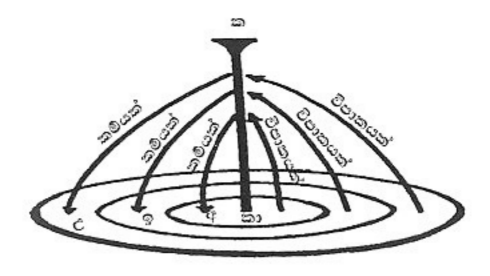
කියා ලිපිනය ලීවා යයි සිතමු. මෙහි දී අපි, ජෝන් ඩෝය නම් පුද්ගලයා වට කොට ඇති අනුකුමයෙන් මහත් වූ පරිසර සතරක් නිශ්චය කොට දක්වමු. භෞතික ලෝකයෙක උපදින්නා වූ ආත්මය ජෝන් ඩෝය බඳු ය. ඔහු වට කොට ඒක - කේන්දික පරිසර කීපයෙක් ඇත. මේ පරිසර නිකම් ම ඔහු වට කොට සිටිනවා නොවේ. ඔහුගේ කියාකාරීත්වයේ ක්ෂේතුයන් වන්නේ ද ඒවා ය. ආත්මයේ කියාකාරීත්වයේ ක්ෂේතුයන් අඩු වැඩි වශයෙන් සියුම් වූ කුම කීපයෙකින් ම බෙදා දැක්විය හැකි ය.

එහෙත් පුධාන වශයෙන්, ආත්මය තම චේතනාව ම්යාත්මක කරන පුධාන ක්ෂේතු තුනෙක් ඇත. පුද්ගලයාගේ ම ශරීරය එහි පළමුවැන්නයි. (මෙය නොයෙක් කුමවලට කොටස් කළ හැකි ය. එවිට එය ඉන්දියවලට ද සමහර විට වඩා සියුම් වඩා ආකාශික වූත් අංශවලට ද බෙදිය හැකි ය.) ස්වාභාවික ප්රිසරය දෙවැන්නයි. එනම් බාහිර භෞතික පරිසරයයි.) තුන් ව්ැත්න සමාජ පරිසරයයි. (කාරකයාට සම්බන්ධකම් ඇති සියලු පිද්ගලයෝ මෙහි ඇතුළත් වෙති.) මේ ඒ ක්ෂේතු තුන ය. l වැනි සටහනින් මේ ඒක - කේන්දික ක්ෂේතු පැහැදිලි කෙරේ.



'ක' ලකුණින් අමරණීය ආත්මය දක්වේ. මේ ආත්මය
'කා' නමැති ස්ථානයේ දී ශරීර සහිත ජන්මයක් ලබා ඇත.
'කකා' නම් වූ ආත්මයට කිුියා කිරීමට පුධාන ක්ෂේතු තුනෙක් ඇත. 'අ' නම් කාරකයාගේ ම ශරීරයයි. 'ඉ' නම් ස්වභාව ලෝකයයි. 'උ' නම් අනෙක් මනුෂෙයෝ ය. ඊ - ලකුණුවලින් ඒ ක්ෂේතුයන් කෙරෙහි බලපාන සචේතන කර්ම දක්වෙයි.

දෙවන සටහනින් 'කකා' නමැති පුද්ගලයාගේ මූල කර්ම නිසා, ඒ ක්ෂේතුයන්ගෙන් හට ගන්නා වූ, ඔහු කෙරෙහි බලපාන්නා වූ පුතිකිුිිිිිිිි පැහැදිලි කෙරේ. මෙසේ 'කකා' නම් වූ පුද්ගලයා අධික ව කැමෙන් තමාගේ ශරීරය (අ) නරකට පාවිච්චි කළහොත් මේ ජන්මයේ දී ම නැතිනම් අනාගත ජන්මයෙක දී ඒ ක්ෂේතුයෙන් ම පුතිකිුිිිිිි ිිි මතුවෙයි. දන් ඔහුට වෙනත් ශරීරයක් ඇත්තේය යන කරුණ මෙහි ලා වැදගත් නොවේ. කර්ම ක්ෂේතුය එක ම ය. සමබර බව නැති වීම කොතැනෙක දී වුව ද හදා ගත හැකි ය.

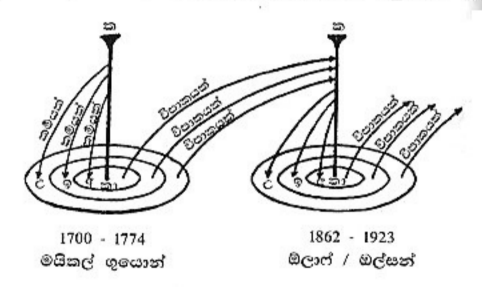


2 වැනි සටහන

සාමානය ටෙනිස් කිුිඩා උපමාවෙක එළියෙන් බැලුවොත් මේ අදහස එතරම් අමුතු ලෙස නො පෙනෙනු ඇත. දෙදෙනකු විනෝදයට ටෙනිස් කුීඩාවේ යෙදුණාහයි සිතමු. දෙදෙන ම 5-5 ලකුණු ලබා ඇති තීරණාත්මක අවස්ථාවේ දී කීඩාංගණ බල පනුයේ කාලය ඉකුත් වීම නිසා කුීඩාව නතර කරන්නට සිදු විය. තරඟයේ උනන්දුව නිසා අනෙක් පිට්ටනියෙක වෙනත් අංගණයකට ගොස් කිිඩා කරන්නට ඔවුනට සිතේ. ඔව්හු එසේ ගොස් පැය බාගයකට පසුව නැවත කීඩාව අරඹති. දුන් ඔවුන්ගේ කර්ම ක්ෂේනුය වෙනස් ය. එහෙත් ලකුණු සංඛපාව එසේ ම ය. ඔවුන්ගේ මිතු තරඟ කිීඩාවට බාධා පැමිණි අවස්ථාවේ තිබුණු සම සම ලකුණුවලින් ම යළි ඇරැඹීම අවශා වේ. ඔවුන්ගේ පුධාන අර්ථය වී ඇති මේ ලකුණු සංඛ්‍යාව දකිය නොහැකි ය යන අර්ථයෙන් නම් අපුකට ය. එහෙත් එය ඔවුන් සෙල්ලම් <sup>කු</sup>රනු දුකිය හැකි අංගණය තරමට ම සතාය. මෙහි දී ලකුණු <sup>ස</sup>ංඛාාව ආත්මයේ තරඟවල ලකුණු සංඛාාව ය. එනම් අප <sup>කුර</sup> ඇති කර්මය, ශරීරය අංගණයයි. තරඟය සිදු වන්නේ මේ අංගණයේ ය.

දන් දෙවැනි සටහන් විස්තරය දිගට ගෙන යමු. 'කකා' නම් පුද්ගලයා නිකරුණේ කැලෑ විනාශ කරයි නම්, ලෝහ පුයෝජනවත් දෙයට යොදයි නම්, ('ඉ' ක්ෂේතුය) පසු අවස්ථාවෙක දී කැලෑ හෝ ලෝහ සම්බන්ධයෙන් ඔහුට දුර්භාගාය හෝ භාගාය ඇති වන අයුරින් එම ක්ෂේතුයෙන් ම විපාකය මතු වෙයි. මේ වර්ගයේ විපාක පිළිබඳ බොහෝ නිදසුන් කේසි-ලිපිගොනුවල ඇත.

එසේ ම 'කකා' නමැති පුද්ගලයා ම තම සමාජයේ මිනිසුනට ('උ' ක්ෂේතුය) ක්රූරකමින් හා නොසැලකිල්ලෙන් තියා කළොත් ක්රූරකමත් නොසැලකිල්ලත් ඔහු කරා එයි.



3 වැනි සටහන

මේවා සාමානායෙන් ඒ ක්ෂේතුයෙන්ම මිස ඒ පුද්ගලයන් ගෙන්ම ඊම අවශා නොවේ. කෙසේ හෝ මේ විපාක පමා වී ලැබෙන්නට ද ඉඩ ඇත. කර්මය කළ හැටියේ ම නොව පසුව විපාකය විඳින්නට සිදු විය හැකි ය.

තුන්වැනි සටහනින් තම සගයන් අතර "ඕලාfප් ඔල්සන්" යයි පුසිද්ධ 'කකා' නම් පුද්ගලයා කෙරෙහි, පෙර 'කකා' වශයෙන් නොහොත් මයිකල් ගුයොන් නමින් සිටි ඔහුගේ පූර්ව චරිතයෙන් <sub>ඇති</sub> වූ බලපෑමේ ශක්ති මාර්ග දක්වෙයි. තමාගේ අතීත කර්මවල <sub>පුති</sub>කිුයාවලට ගොදුරු වන ගමන් ම **ඕලාfප් ඔල්සන්** අනාගත පුතිකිුයාවලට හේතු වන අලුත් කර්ම ද සිදු කර ගනී.

මෙසේ කේසි කියැවීම මිනිසා කායික පීඩා විඳින්නේ කවර හෙයින් ද යන පුශ්නය සම්බන්ධයෙන් පුබෝධකර වූ අනේක චින්තන මාර්ගවලට අප ගෙන යයි. අපගේ සාමානා පංචෙන්දිය පුතාක්ෂයෙන් අපට දකිය හැක්කේ පැටැලුම් සහිත විශාල විවිතු ජවනිකාවෙක සීමා සහිත කොටසක් පමණක් බව ඒ කියැවීම් වලින් දක්වනු ලැබේ. අපට පෙනෙන මෘදු මතු පිටට යටින් අපමණ යටිපැති නූල් ද අපුමාණ වූ නොපෙනෙන පැටැලිලි ද ඇත. නව ද මේ විවිතු ජවනිකාව දෙපැත්තට ම ඉතා දිගට විහිදී ඇත. එක ම නූලක්වත් උපත යයි නම් කරනු ලබන මායාකාර සීමාවෙන් පටන් ගනිතැයි හෝ මරණය යයි කියනු ලබන එතරම්ම මායාකාර සීමාවෙන් කෙළවර වෙතැයි හෝ කිව නොහැකි ය.

## 5

#### පරවම්හන කර්මය

අට්ඩම්බරය (මානය) කිස්තියානි දේව ධර්මයේ ඇති පධාන පව් සතෙන් එකෙකි. අනෙක් බොහෝ දේව ධර්ම පනත් මෙන් මෙය ද බුද්ධි පක්ෂයෙන් සිත් ගන්නාසුලු නමුත් මනුෂා පීඩාව පිළිබඳ පායෝගික වූ ද වෛදා ශාස්තුීය වූ ද දර්ශනයන්ගෙන් දුරස්ථ බව පෙනේ. එහෙත් කේසිගේ කියැවීම් වලින් ලැබෙන සාක්කි අප පිළිගන්නවා නම්, ආඩම්බර වීමේ පාපය පැහැදිලි කායික දුක්වලට හේතුවන බව පෙනේ. පරවම්භන ස්වරූපයෙන් මේ මානය පුකාශනයට පත් වූ කල්හි විශේෂයෙන් විපාක දායක වන බව දක්නට ලැබේ. කෑර සිනහවත් හෙළා දක කථා කිරීමත් කායික ආකුමණයකට සමාන බව පෙනේ. මෙයින් බූමරංග කර්ම ඇති වන්නා සේ ය. මෙයින් වම්භනයට පාතු වූ පුද්ගලයාට විඳින්නට සිදු ව තුබූ කායික පිතුන් හෙළා දකිම ය.

මේ වර්ගයේ කර්මයක් නිසා ඇති වූ බව කියන ලදි දරුණු ශාරීරික පීඩා පිළිබඳ නිදසුන් සතෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. මේවායින් සයෙක් ම රෝමයේ දී කිස්තියානින්ට වධ දුන් කාලයට අයත් යයි කියා තිබීම විස්මය ජනක ය. මෙහි දී ද අපට ඉතිහාසයේ එක් යුගයෙක ආත්ම සමූහයක් තවත් ඉතිහාස යුගයෙක දී සමකාලීනයන් ලෙසින් මෙලොවට එන බව පෙනේ. ්

මෙයින් තුනෙක් බාලකපක්ෂාසාත නිදසුන් ය. පළමු වැන්න වයස සනළිස් පසෙක ස්හුියක පිළිබඳව ය. ශිල්පියකුගේ භාර්යාව වූ මේ නැනැත්තියට දරුවෝ තිදෙනෙකි. අවුරුදු නිස්හයේ දී මැයට බාලකපක්ෂාසාතය වැළැඳිණි. එනැන් සිට මැයට ඇව්දින්නට නොහැකි විය. ඈ අද ජීවිතය ගෙවන්නේ රෝද පුටුවෙක ය. ඇයට ගෙයින් පිටව යන හැක්කේ අනායන්ගේ උදව්වෙනි. මෙහි කර්ම හේතුව වශයෙන් කියා ඇත්තේ මේ නැනැත්තියගේ පැරණි රෝමයේ චරිතයයි. ඒ කාලයේ දී රජ පවුලට අයත් වූ ඕ නිරෝගේ කිස්තියානි සංහාරයේ දී ඔහු ළඟින් ඇසුරු කළ කෙනෙකි. "මේ ආත්මය එකල වධක භුමියේ දී කොර කරන ලද්දනට සිනාසුණා. අනේ, බලන්න, එය ම ඔබටත් වෙනවා."

දෙවැන්න සමහර විට කේසි ලිපිගොනුවල ඇති ඉතාමන් අනුකම්පා කටයුතු නිදසුන වයස නිස්හතරෙක ස්තියක පිළිබඳවය. මෑට බාලකපක්ෂසාතය සෑදුණේ වයස මාස හයේ දී ය. මේ නිසා ඕ කොන්ද කුදු වී කොර ගසන්නට වූවා ය. ගොවියකු වූ ඇගේ පියා මේ ගැන උපේක්ෂක විය. ඔහු වෙහෙසුණේ තමාටම මුදල් උපදවා ගැනීමට ය. ඈට ඉතා මහන්සියෙන් කුකුළන් ඇති කර ජීවත් වීමට සිදු විය. අභාගා සම්පන්න වූ පේම සම්බන්ධතා දෙකක දී ද නැවත දෛවය, ඈට වීරුද්ධ විය. ඇගේ පළමු පෙම්වතා පළමු වැනි ලෝක මහා යුද්ධයේ දී මිය ගියේ ය. පසුව ඕ අනෙකකුට බහ දුන්නාය. හේ දරුණු ලෙස රෝගාතුර විය. සුවපත් වූ හෙතෙම තමාට

 <sup>120</sup> පිට බලන්න.

සාත්තු කළ හෙදිය විවාහ කර ගත්තේ ය. මේ කායික හා මානසික විපත් මදිවාට දබර කර ගන්නා මාපියන් නිසා ද ගොවි පළේ හුදෙකලා ජිවිතය නිසා ද ඈ වින්දේ නද දුක් ය. සිමෙන්ති පඩි පෙළෙකින් වැටුණු මේ තරුණියගේ කොඳු ඇටයේ තුවාලයක් නිසා ඕ ඇඳට ම සීමා වූවා ය. මේ නම්, සීමාන්තික දුෘඛ විතුයෙකි.

මෙහි දී ද අඩු ගණනේ කායික තත්ත්වයට වග කිවයුතු කර්ම හේතුව, ජීවිත දෙකකට පෙර රෝමයේ දී සිදු වූවෙකි. කියැවීම මෙසේ ය. "මේ ආත්මය එකල පලාතියුස්ගේ ගෘහයේ සාමාජිකයෙකි. බොහෝ විට මේ ආත්මය මිනිස් පොරත් මිනිස් තිරිසන් පොරත් නැරැඹුවේ ය. දන් මේ කායික විපත්වලින් වැඩි හරියක් ඇති වී තිබෙන්නේ මේ ආත්මය ඒ කාලයේ දී අර්ථයක් ඇති ව සටන් කළ අයගේ දුර්වල කම ගැන අවඥා සහගත ව හිනැහුණු නිසයි."

තුන්වැන්න විනුපට නිෂ්පාදකයකු පිළිබඳව ය. ඔහුට බාලකපසභාසාතය වැළැඳුණේ වයස දාහතේ දී ය. තවමත් ටිකක් කොර ගසන නමුත් ඔහුට අසුන් පිට යෑමටත් ඇතැම් කියාශීලී කීඩාවල යෙදීමටත් පුළුවන. මේ නිදසුනෙහි දී ද පාපය කර ඇති ස්ථානය කිස්තු යුගයේ මුල් කාලයේ රෝමයයි. "හමුදාවේ සිටි මේ ආත්මය බියට පත් අයටත් විරුද්ධත්වයක් නැති ව යටත් වූ අයටත් අපහාස කෙළේ ය. මෙයින් මේ ආත්මයට සිදු වූයේ පාඩුවෙකි. එය පුතිපත්තියක එල්ලී සිටි අයට සිනාසීම නිසා ඇති වූවක් මිස යුතුකම් ඉටු කිරීමෙන් ඇති වූවෙක් නොවේ. මේ වතාවේ සිරුර බිඳීම අභාන්තර ආත්මයේ පුබෝධය සඳහාත් ආධානත්මික ශක්තීන්ගේ දියුණුව සඳහාත් අවශන වූ අත්දකීමෙකි."

බාලකපඎසාතය නොවූ සිත් ගන්නාසුලු නිදසුන් සතරෙක ද කර්ම හේතුව වශයෙන් දක්වා ඇත්තේ පරවම්භනයයි. පරවම්භනය නම් අනුන් පහත් කොට තැකීම ය. එකෙක් තුනටියේ කාශ රෝගය නිසා කොර වූ කෙල්ලක පිළිබද නිදසුනෙකි. මීට පුථම ජීවිතයේ දී ඕ මුල් ඇමෙරිකානු පදිංචිකාරියක් වූවා ය. එහෙත් කර්ම හේතුව ඇති වූයේ දෙවන පූර්ව ජීවිතයේ දී ය. මෙහි දී මේ ආත්මය නීරෝගේ මාලිගයේ රදළ ස්තුියක් වූවාය. එහිදී ඕ වධක භූමියෙහි කිස්තියානීනට වද දෙනු දක පුිති වූවා ය. විශේෂයෙන් ම සිංහයකුගේ නිය පහරින් පළන ලද අංශ ඇති දරියකට සිනාසුණා ය.

දහඅට හැවිරිදි තරුණියක පිළිබඳ තවත් නිදසුනක් ඇත. ඇගේ බර වැඩි ශරීරය නොතිබෙන්නට ඇය ලස්සන වන්නට තිබිණි. වෛදාවරු මේ තත්ත්වය පිටියුටර් ගුන්රීයේ අධික කියාකාරීත්වය නිසා ඇති වූවෙකැයි හැඳින ගත්හ. කේසිගේ කායික කියැවීමෙන් ද එය ගුන්රී සම්බන්ධ තත්ත්වයක් බව කියන ලදී. එහෙත් කියැවීම්වල අන් තැනෙක දී මේ ගුන්රී, ආත්ම දායාදයේ හෙවත් කර්මයේ පුකාශන මධාාස්ථානය වන බව දක්වෙයි. මේ නිසා මේ තැනැත්තියගේ ගුන්රී තත්ත්වයත් එහි පුනිඵල වශයෙන් වූ අධික මහතත් කර්මය නිසා ඇති වී යයි අපට සිතිය හැකි ය. ජීවිත කියැවීමෙන් මේ සිතිවිල්ලට රුකුල් ලැබේ.

ජීවිත කාල දෙකකට පෙර ඕ රෝමයේ කුීඩිකාවක් වූවාය. සෞන්දර්යයෙන් ද කුීඩා ශක්තියෙන් ද ඕ ඉතා උසස් වූවා ය. එහෙන් ඕ තොමෝ එතරම් කඩිසර නැති බර අයට උපහාස කළා ය.

මේ වර්ගයට අයත් තුන්වන නිදසුන වයස විසි එකෙක තරුණයකු පිළිබඳව ය. හේ කතෝලිකයෙකි. ඔහුගේ මාපියනට අවශාව තිබුණේ ඔහු පූජකයකු කිරීමට ය. එහෙත් ඒ වෘත්තියට අකැමැති වූ ඔහු මාපියන්ගේ කැමැත්තට එකඟ වූයේ නැත. ඔහුගේ ජීවිතයේ තුබූ පුධාන ගැටලුව නම් සමලිංගික සේවන ආශාවයි. මොහුගේ ඕනෑකමින් ම ලබා ගන්නා ලද ජිවිත කියැවීමෙන් ඔහු පූර්ව ආත්මයක දී පුංශ රාජ මාලිගයේ ඕපාදූපයට ඇලුණු උපහාසකාරයකු වී සිටි බවත් තම කාටුන් ඇඳීමේ ශක්තියෙන් මාලිගයේ සිදු වූ සමලිංගික සේවන සිද්ධී හෙළි කොට ප්රිති වූ බවත් කියන ලදී. කියැවීමේ නිගමනය මෙසේ ය; "ඔබට දොස් නොලබන්නට නම් අනුනට දොස් කියන්න එපා. ඔබ අනුනට බෙදන හැන්දෙන් ම ඔබටත් බෙදෙනවා. ඔබ අනෙක් කෙනකුගේ හෙළා දකින දෙය ඔබ කෙරෙහි ඇති වනවා."

සතර වන නිදසුනේ එන තරුණයාගේ සොළොස් වන අවුරුද්දේ දී රිය අනතුරකට අසු වී කොන්ද කැඩුණේ ය. විශේෂඥයෝ ඔහුගේ ජිවිතය ගැන පවා සැක කළහ. එහෙත් හේ ජිවත් විය. පස්වැනි ඉල ඇටයෙන් පහළ සම්පූර්ණයෙන් පණ නැති විණි. එතැන් සිට ඔහුගේ ජීවිතය රෝද පුටුවකට සීමා විය. රිය අනතුරින් අවුරුදු හතකට පසුව, ඔහුට අවුරුදු විසිතුනේ දී ඔහුගේ මව ඔහු සඳහා කියැවීමක් ලබා ගත්තා ය. මේ ජීවිත කියැවීමෙන් ඔහුගේ ජන්ම දෙකක් හෙළි කොට ඇත. එකෙක් ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයේ දී ය. එකල හෙතෙම තද අධිෂ්ඨානයක් හා ධෛර්යයක් ඇති යුද්ධ නිලධාරියෙක් විය. ඒ ජිවිතයෙන් ඔහු මේ ජිවිතයට ගෙනා දායාද නම්, කුමානුකූලතාව, පුිතිමත් ගතිය, ඕනෑ ම නරක අවස්ථාවක් හොඳට හරවා ගත හැකි බව හා ලැබී ඇති දේ පුයෝජනයට ගැනීමේ හැකියාවයි.

ඔහුගේ ආබාධය සම්බන්ධයෙන් නම්, තීරණාත්මක ජීවිතය ඊට පෙර එක ය. **කිස්තියානි** යුගයේ මුල් කාලයේ දී ඔහු රෝම සොල්දාදුවෙක් විය. හේ කාමසුබල්ලිකානුයෝගයට කැප වී සිටියේ ය. නසරේනුන් වහන්සේගේ<sup>1</sup> පුතිපත්තිවලට ඇ**ලී** 

<sup>1.</sup> කුිස්තුස් වහන්සේ

සුටියවුන් දුක් වීඳිනවා දක ඔහු ආඩම්බර විය. හේ රණබිමෙහි දී තමා සමග සටන් කළවුන් පසුව මෘගයන් සමග සටන් කරනු දුටුවේ ය. බොහෝ දුක් විඳිනු දුටු හෙතෙම ඒවා සැහැල්ලු කොට සිතුවේ ය. ඒ නිසා මේ ආත්මය දන් තමා කෙරෙහි දකින දුක් ද සැහැල්ලු කර ගත යුතුව ඇත. එහෙත් ඒ වෙනත් අර්ථයක් සඳහා ය. ඔහු අර්ථවත්ව ඇති වූ යම් කරුණක් නිසා ඔවුනට සිනාසුණා නම් ඔහු කළ ඒ කර්මයට විපාක දීම සඳහා, දන් ඒ කරුණ ඔහු කෙරෙහි ඇති විය යුතු ය.

මේ ආබාධ සතෙහි එනම් බාලකපඎසාත රෝග තුන, තුනටියේ කාශය, බර වැඩි කම, සමලිංගික සේවනය හා කැඩීමෙන් කොඳු ඇට ජේශි පණ නැතිවීම යන මේවායේ එක් පුද්ගලයකුවත් ඒ ආබාධයෙන් යුතුව ඉපැදී නැත. මේ හැම ආපදාවක් ම සිදු වී ඇත්තේ උත්පත්තියෙන් පසු මාස හයේ සිට අවුරුදු තිස් හය තෙක් අතරතුර කිසියම් කාලයෙක දී ය. එකෙක් සිදු වූයේ රිය අනතුරෙකිනි. කෙසේ හෝ පැහැදිලි හේතුවේ ති්රයට ඔබ්බෙන් තවත් ගැඹුරු හේතුවක් ඇති බව පෙනේ. එකකු මැරී යන, තව එකකු ඉතිරි වන, එකකු සීරීමක්වත් නැතිව බේරි යන, අනිකකු කුෑර ලෙස විරූප වන අනතුරු පිළිබඳ පුදුම දෛවය මිනිසුන්ට පෙනෙන්නේ අහඹු සිද්ධි ලෙස ය. එහෙත් මේ දූන් සඳහන් කළ නිදසුන් වැනි සිද්ධි වලින් එබඳු හදිසි අනතුරුවල දී පවා ඇසට නොපෙනෙන කිසියම් නියාම කොටසක් කිුයාත්මක වන බව පෙනේ. එහි දී කර්ම ණය සුදුසු පරිදි ගෙවනු ලැබේ. බාලකපඎසාත රෝග බීජයට යටත් වීම පවා කර්මයෙන් සිදු වන බව පෙනේ.

බැලූ බැල්මට සිනහව වැනි සුළු දේකට ලැබී ඇති දඬුවම <sup>'</sup> <sup>පම</sup>ණට වැඩි යයි පෙනෙනු ඇත. එහෙන් හැඹුරින් සලකා <sup>බැ</sup>ලීමේ දී යුක්තිය පැහැදිලි වෙයි. අනෙකකුගේ ආබාධයක් <sup>ගැ</sup>න සිනාසෙන තැනැත්තා සිනාසෙන්නේ කුමක් සඳහා ඇති වූයේ දැයි තමා නො දන්නා දෙයක් ගැන ය. පහත් ල මෝඩකමෙකින් පවා පාඩමක් ඉගෙන දියුණු වීමට හැම මිනිසකුට ම අයිතියෙක් ඇත. ඔහු සිනාසෙන්නේ ඒ අයිතියට ය. හෙතෙම හැම ආත්මයකට ම ඇති උසස්කම, වටිනාකම, දිවෘත්වය හෙළා දකියි. පුද්ගලයකු කොතරම නීව වූ විකෘත තත්ත්වයකට පත්ව සිටියත් එය හිනාවට කරුණක් නොවේ. තව ද උපහාස කරන්නා තම සිනහවට ලක් වන පුද්ගලයනව වඩා තමා උසස් කොට සිනයි. හේ පරවම්භනයත් අත්තුක්කංසනයත් යන දෙක ම කරයි. පරවම්භනය වචනයේ පහත් ම අර්ථයෙන් වූ අත්තුක්කංසනයක් ද වේ. අත්තුක්කංසනය නම් තමා උසස් කොට සැලකීමයි. පරවම්භනය නම් අනුන් හෙළා දකීමයි.

මේ අදහස්, අපට නැණවත් කියමන් ඇති පැරැණි පොතෙක එන පාඨ කිපයක් ගැන සිහිපත් කරයි. නිගුාහකයාගේ අසුන නොගන්නා තැනැත්තා සතා වශයෙන් ම භාගාවන්තයකු බවත් "කටින් සිදු වන පවින් වළකිනු සඳහා මම මගේ කටව මුකවාඩමක් දමා ගනිමැ" යි නිශ්චය කළ ස්තෝනුකාරයාගේ ඉව හරි බවත් අපට වැටැහෙන්නට පටන් ගනී. "ඔබ දෙන විනිශ්චය ඔබට ම ලැබෙන නිසා විනිශ්චය නොවනු සඳහා විනිශ්චය නොකරන්න." යනු පැහැදිලි ව ලියන ලද බයිබල් පාඨයක් ලෙසින් හදිසියෙන් මතු වී සිටී. ශෝචනීය ලෙස විපාක විඳින්නට සිදු වූ මේ පරවම්භන කර්මය පිළිබඳ නිදසුන්වල එළියෙන් බලන විට "නුඹ මෝඩයෙකැයි කියන්නා නිරා ගින්නේ අනතුරේ සිටී." යන යේසුතුමාගේ අනෙක් වදන් ද හදිසියෙන්ම අලුත්, ගැඹුරු මනෝවිදපාත්මක අර්ථයක් ලබා ගන්නා බව පෙනී යයි.

<sup>1.</sup> Psalmist

### අමතර විවරණයෙක්

ඉතිසිගේ ලිපිගොනු හොඳින් පරීක්ෂා කිරීම නිසා මිනිස් දුක පිළිබඳ ව අපට ලැබෙන දෘෂ්ටිය ඉතා විශාල ය. ඒ දෘෂ්ටිය චෛදාවරුන්, මානසික වෛදා විදාහඥයන්, මනෝ විදාහඥයන් හා සමාජ සේවකයන් විසින්, පිහිට පතා තමන් වෙත පැමිණෙන පුද්ගලයන් පිළිබඳව තබා ගනු ලබන සිද්ධි ඉතිහාස ලිපිගොනු සියල්ල එකට ගත් විට ලැබෙන දෘෂ්ටියට ද වඩා විවිධත්වයෙන් හා පුමාණයෙන් විශාල ය. මෙය අතිශයෝක්තියක් ලෙස පෙනෙතත් එසේ නොවේ. පිළියම් යෙදීම සඳහා සැලකිල්ලට ගනු ලබන මේ සියලු ක්ෂේතු පමණක් නොව අමතක ව ගිය අතීත ශත වර්ෂ සිය ගණනෙක දුෂ්ටකම්, වැරැදි, මෝඩකම් හා චේදනා ද කේසි ලිපි-ගොනුවලින් දක්වෙන මිනිස් දුකට ඇතුළත් චේ.

වැඩි වශයෙන් කේසිගේ උදව් සොයා ගියේ රෝගීන් හා ' <sup>පිඩා</sup> විදින්තන් නිසා, කේසි ලිපි ගොනුවල කර්මයේ නරක <sup>පැත්</sup>ත වඩා පැහැදිලිව ඇත. සනීපයෙන් සිටින මිනිසාට <sup>මෛ</sup>දහවරයකු ගෙන් උපදෙස් අසන්නට කරුණෙක් නැත. <sup>පරිත</sup>රය හොඳින් ගැළැපෙන මිනිසකුට ජීවිතයේ පරමාර්ථය කිමෙක් දයි ඇසිය යුතු යයි සිතෙන්නේ ඉතා කලාතුරකිනි. මෙසේ කේසි කියැවීම්වලින් වැඩි හරියක් කර ඇත්තේ වෛදාවරුන්, මනෝවිදපාඥයන් හා ආගමික ගුරුවරුන් විසිත් නො විසඳන ලද බෙහෙවින් නිශ්චිත වූ ද ඇතැම් විට භයානක වූ ද පෞද්ගලික වූ ගැටලු තුබූ පුද්ගලයන් සඳහා ය.

වෛදාවරුන්ගේ හා මානසික වෛදා විදාහඥයන්ගේ පුද්ගල ඉතිහාසවල සාමාන¤යෙන් නැති, විශේෂ ලඎණ<mark>යෙක්</mark> කේසි කියැවීම්වල තිබේ. එනම්, දුකෙහි ඇති වැදගත්කම ආචාර ධර්ම වශයෙන් හා ආධාභත්මික වශයෙන් පැහැදිලි කර දීම ය. කේසි කියැවීම්වල මෙය නො තිබුණා නම්, මේ කියැවීම් හැ**දෑරීම** අතිශයින් ශෝක ජනක වන්නට ඉඩ තිබිණි. මේ නිසා **කේසි** කියැවීම් කියවන වීට කෙනකුට ඇති වන්නේ දන්නේගේ <sup>1</sup> නරකයේ හා ශුද්ධාග්නිස්ථානයේ <sup>2</sup> විස්තරය කියවන <mark>විට</mark>, ලෝකයේ උත්කෘෂ්ටත්වය පිළිබඳව ඇති වන හැඟීම බඳු හැගීමෙකි. වෙනස නම්, එහි දී ද<mark>න්තේ</mark>ගේ මධා කාලීන දේව<mark>ධර්ම</mark> සීමා නිසා අවශා වන බුද්ධීය හකුළුවා ගැනීම මෙහි දී අ<mark>වශා</mark> නො වීම ය. කේසිගේ කියැවීම්, ආචාර ධර්මමය වූ ද <mark>සර්ව</mark> සාධාරණ වූ ද සුබෝධ වූ ද ආකාරයෙකින් දුක දිගට ම අගය කරයි. ඒවා හැදෑරීම ඉවැසිය හැක්කක් වන්නේ ඒ නිසා ය. මේ. කියැවීම්වලට බොහෝ විට, හේතු වී ඇත්තේ කිසියම් රෝගයක් හෝ විකෘතියක් හෝ වන නමුදු ඒවා ඉවැසිය හැකිවා පම**ණක්** නොව මනෝහර ද සමුත්තේජක ද අභිපුාය සාධක ද වේ.

කෙසේ හෝ, කේසිගේ ලිපි ගොනුවල ඇති සියලු කර්ම වීපාක නිදර්ශන, පුාර්ථනා භංගයේ හා අස්වාභාවිකත්ව<mark>රේ</mark> නිදසුන් නොවේ. මනුෂා ශක්තිය, කෞශලාය, විශිෂ්ට සාමාර්ථය හා කවර වර්ගයෙක හෝ විශිෂ්ටත්වය, ඒ පිළිබ**ඳ** වූ

දන්තේ නම් 13 - 14 ගත වර්ෂවල ජීවත් වූ ඉතාලි කවියෙකි. ඔහුගේ ප්‍රසිද්ධ කෘතිය "The Divine Comedy"

Purgatory

<sub>ම හොඳින් ගත කරන ලද අතීත ජීවිතවල කර්ම දායාද බව <sub>වෘත්තී</sub>ය උපදේශ පිළිබඳ නිදසුන්වලට පැමිණි විට අපට පසු ව <sub>දක්</sub>නට ලැබේ.</sub>

හිතවත් වූ පරිසරයත්, සුවපත් ශරීරයත් පුණා කර්මයන්ගේ පුතිඵල ය. එහෙත් බොහෝ විට කියැවීම්වලින් මේවායේ කර්ම හේතුව දක්වා නැත. සමහර විට මෙසේ වන්නට ඇත්තේ, මේ තොරතුරුවල මූලාශුය, හොඳ පුවෘත්ති පතු වාර්තාකරුවකු මෙන් කියා කළ නිසා විය හැකි ය. හොඳ වාර්තාකරුවකු කියා කරන්නේ ආරංචියේ වටිනාකම ඇත්තේ සම්පත්තිවල නොව විපත්තිවල යයි සිතා ගෙන ය. කියැවීම් ලබා ගත් අයට ද භාගායට විවරණයක් අනවශාය යන පොදු මිනිස් හැඟීම තිබිණි. මනුෂායා සහජ වශයෙන් ම හිතන්නේ භාගාය තම උරුමය බවයි. එය සිදු වූයේ කුමක් නිසා ද යි අසන්නේ විපතක් සිදු වූ විට පමණී.

එසේ ම රූප සෞන්දර්යය ද පුණය විපාකයෙකි. වර්තමාන රූප සම්පන්න ශරීරය, ආත්මයේ දේවාලය වන ශරීරයට අතීතයෙහි දී මනා කොට සැලැකීම නිසා ලැබෙන පුතිඵලයක් බව සාමානය වශයෙන් මේ කියැවීම්වලින් දක්වා තිබේ. රූප සම්පත්තියේ හේතුව වශයෙන් වෙනත් කර්මයක් ගැන කියන නිදසුනෙක් ද තිබේ. එනම් නිව්යෝක් ආදර්ශිකාව පිළිබඳ සින් කාවදින නිදසුනයි. මේ තැනැත්තියගේ අත් අතිශයින් සුරූපී නිසා තම දන්වීම්වල අත්වල රූප පළ කරවන නිය ආලේපන වෙළෙන්දෝ ද අත් දෙවුන් වෙළෙන්දෝ ද අභාර පිහිට සොයති. ඇගේ මේ අත්වල සිත්දරත්වයේ කර්ම හේතුව සිදු වී ඇත්තේ මීට පෙර ආත්මයේ දී ය. එකල ඔ ඉංගීසි මඩමෙක තවුසියක් වූවා ය. ඇගේ කාලය

Model (මෙහි දී මේ වචනයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ වෙළඳුන්ගේ වස්තුාහරණවල අගය දක්වීමට ඒවා පැළඳ සිටින්නට යොදා ගනු ලබන ස්තියකි.)

ගත වූයේ කැළිකසළ අතපත ගෑමේ අපුිය වූ කාර්යය කිරීමෙනි. අෑ මේ කටයුතු කොතරම් පරාර්ථකාමයේ හා සේවයේ හැඟීමෙකින් කළා ද යතහොත් ඇගේ ආත්මය ශුද්ධත්වයට පත්ව අත්වල හා ශරීරයේ අතිවිශේෂ සුන්දරත්වයෙක් ඇති වී තිබේ.

රූප සම්පත්තිය කැමැත්තවුනට මෙහි ඇත්තේ දිරිගත්වන සුලු නිදසුනෙකි. මෙයින් කර්ම විපාක සියල්ල ම ලැබෙන්නේ අපට පාඩම් ඉගැත්වීමට හා බාධා පැමිණ වීමට පමණක් නොවන බව ද දක්වෙයි. බොහෝ විට කර්මයේ දඬුවම් දෙන අංශයේ නිදසුන්, එහි හිතකර පසුයේ නිදසුන්වලට වඩා කාවදිනසුලු ය. සාමානෂයෙන් වල්මත් ව සිටින, ආචාරයෙන් බංකොළොත් ලබා ඇති, මේ කාලයේ ආකල්පයට වැඩියෙන් අවශා වන්නේ ද එයයි. බුද්ධිමත් මිනිසුනට ජීවිතය සඳහා බුද්ධි ගෝචර සදාචාර පුතිස්ථාවක් තිබිය යුතු ය. විවේචක ශික්ෂණයෙන් යුත් විදහා පිය නවීන මිනිසා ආගමේ පුරාතන ලබධි පිළිගන්නේ නැත. මේ නිසා පරම්පරාගත අනුදනීම් හ ආදර්ශ, බිඳී ගොස් තිබේ. එහෙත් ඒවායේ ස්ථානය ගැනීම සඳහා විදහනුකූල ව පිළිගන හැකි අලුත් මත පහළ වී නැත.

ෙවියන් වහන්සේගේ පුතු වූ කිස්තුස් වහන්සේ අනාසන් වෙනුවෙන් දඬුවම් විදි බව කිස්තියානි දේව ධර්මයෙන් ඉගැන්වෙයි. මේ දේව ධර්මයෙන් බටහිර ලෝකයේ සදාචාර සංඥාව ශත වර්ෂ විස්සක් විතර ම මොට කොට ඇත. මිනිසකු වූ කිස්තුස් වහන්සේ නිසා ඇති වූ අතිවිශාල බලපෑම් හා පුදුම් සිදුවීම් හමුවෙහි දී සංශයවාදීන් පවා එක්තරා අර්ථයෙකින්, කිස්තුස් වහන්සේ දෙවියන් වහන්සේගේ පුතුයා බවත් ඒ උදාර මහා කාරුණිකයා මනුෂායාගේ මුක්තිය සඳහා ජීවත් ව අපවත් වූ බවත් විශ්වාස කරනු ඇත. ඉතා කුඩා පරමාණුව තෙක් වූ විශ්වයේ පවත්තා හැම දෙයක් ම දෙවියන් වහන්සේ නම් වූ එක් පුධාන ශක්තියක් තුළ වූ පොදු මූලාශුයෙක මාර්ගයෙන්, විශ්වයේ ඇති අත් හැම ජීවිතයකට ම සම්බන්ධව ඇතැයි වැඩි වැඩියෙන් සිතීමට මිනිසුන් පටන් ගෙන ඇත. මෙය සිදු වී ඇත්තේ නවීන භෞතික විදහවේ දියුණු වීම්වල ආලෝකය නිසා ය. මේ මතයට අනුව සියලු ජීව් වස්තූනුත් සියලු ස්තිු පුරුෂයනුත් එක් මධාගත සූර්යයකුගෙන් නික්මෙන කිරණ මෙන්, දෙවියන් වහන්සේගේ දරුවන් යයි නිගමනය කිරීමට සිදුවන බව පෙනේ. මෙසේ යේසුස් නමැති පුද්ගලයා අපෙන් වෙනස් වෙන්නේ එතුමා, අපට වැඩියෙන් මේ මධාගත ආලෝකයට ආසන්න නිසා යයි සිතන්නට සිදු වේ.

නව ද මිනිසුන් නිදහස් කරනු සඳහා කිස්තුස් වහන්සේ කළ ජීවිත පරිතසාගය, ඉතිහාසයේ ඇති ඒ වර්ගයේ එක ම නිදර්ශනය නොවේ. අනා මනුෂස වර්ගයන් අතර ද මිනිසාගේ මුක්තිය සඳහා දුක් වින්දා වූ ද මරණයට කැප වූ ද වෙනත් ගැළවුම්කාරයන් ඇති බව තුලනාත්මකව අනස ආගම් හැදෑරීමේ දී අපට දැන ගන්න ලැබේ. අපේ බටහිර සංස්කෘතියේ ම විඥානවාදීන් ් බොහෝ දෙනකුන් මනුෂස වර්ගයා සඳහා සිය කැමැත්තෙන් ම ජීවිත පරිතසාග කර ඇත. අනෙක් මිනිසුන්ගේ මුක්තිය තකා ජීවත් ව මිය ගිය ස්තී පුරුෂයන් වන මැසිනි 2, බොලිවාර් 3, ලින්කන් 4, සාන්ත පැන්සිස් 3, තුසේන් ලුවෙර්ච 4, සෙමෙල්වෛස් 7 හා සාන්ත තෙරෙසා හා තවත් සිය ගණනකට වැඩි දෙනෙක් ඇත්තාහ. එහෙත් ඔවුන්ගේ උත්සාහය නිසා අප උත්සාහ නො කළ යුතු යයි හෝ ඔවුන්ගේ පරිතසාගය නිසා අප එක්සාහ නො කළ යුතු යයි හෝ ඔවුන්ගේ පරිතසාගය නිසා අප එක් අපරාධවලින් අප නිදහස් චෙතැයි හෝ සිනන කෙනෙක් නැත.

Idealist

<sup>5.</sup> St. Francis

<sup>2.</sup> Mazzini

<sup>6.</sup> Tousaint L'Ouverture

Bolivar

<sup>7.</sup> Semmelweiss

Lincoln

St. Teresa

කිස්තුස් වහන්සේ දෙවියන් වහන්සේගේ පුනුයා ය යන්නු<sub>ත්</sub> උන්වහන්සේ මනුෂපාගේ මෝක්ෂය තකා අපවත් වූහ යන්තු<mark>ත</mark>් ලබ්ධියක් බවට හරවා ගෙන මෝක්ෂය ලැබීම ඒ ලබ්ධිය විශ්<mark>වාස</mark> කිරීම මත රැඳුනක් කර ගැනීම මහා මානසික අපරාධයක් වු ඇත. මේ අපරාධය දේව ධර්මකාරයන් විසින් කරන ලද්දුක් ම්ස කිුස්තියානියේ අපරාධයෙක් නොවේ. මෙයින් මෝ<mark>ක්ෂය</mark> සඳහා ඇති වගකීම, අපෙන් බාහිර වූ යම් කිසිවක් මත තබනු ලැබේ. මෝක්ෂය, අපේ ම ස්වාභාවික දිවපත්වය කෙරෙහි වූ විශ්වාසයෙක මාර්ගයෙන් ඇති වන ආත්ම සංස්කරණයක් මත නොව අනා පුද්ගලයකුගේ දිවපත්වය පිළිබඳ විශ්වාසය මත තබනු ලැබේ. ඒ නිසා එය මානසික අපරාධයක් වී තිබේ. අනුන් වෙනුවෙන් දුක් විදි බව පිළිබඳ විශ්චාසය අවශාය කියන නිසාත්, එය විශ්වාස නො කිරීමට ඇති දඬුවම, සදාකාලිකව නරකයට කැපවීම යයි කියන නිසාත්, එය යුක්ති ධර්ම සංඥාවත් මනෝවිදාාත්මක සතාා සංඥාවත් විනාශ කර දමයි. භෞතික හා මානසික විදහවන් හි තද ශික්ෂණයෙ<mark>කින්</mark> යුක්ත වූ විසි වැනි ශත වර්ෂයේ සිත්වලට එබඳු ඉගැන්වී<mark>මෙක්</mark> සතාs යයි පහසුවෙන් ඒත්තු නො යයි.

කිතු සමයේ උගු දේව ධර්මය බාධකයක් වී තිබුණක්, කිතු සමය ලෝකයේ යහපත සඳහා වූ විශාල බලයක් වී ඇති බව විවාද රහිත ය. තව ද අද ඇති වඩා පුබුද්ධ වූ කිස්තියානි නිකාය මේ ලබ්ධිය නො පළල් ව ඒ ආකාරයෙන් ම උගන්වන්නේ නැත. එසේ ම ඒ විශ්වාසය ස්වර්ගයට ඇතුළු වීම සඳහා අවශ්‍ර වූ කොන්දේසියක් ලෙස පොදුවේ සලකන්නේ ද නැත. එහෙත් මුල දී පැවැති කිසි ම ලිහිල්කමක් නැති දේව ධර්ම ස්වරූපයෙන් මේ ආකල්පය නො පවත්නා තැන්වල පවා එහි සලකුණු තවම දක්නට ලැබේ. වගකීම අපගේ චරිතයේ සීමාවෙන් ඉවතට ගෙන, අන්ධ විශ්වාසය මත තබන ගතියෙක් තව ම කිස්තියානි ලෝකයේ ඇත.

පුද්ගලයාගේ මෝක්ෂය සඳහා චරිතයේ ඇති අති විශාල වැදගත්කම, කර්මයේ හා පුනර්තවයේ නියාම ධර්ම හදාරන වර, ඉතා හොඳින් පැහැදිලි වෙයි. මේ නිසා බොහෝ කිස්තියානි නිකාය වලට වැළැඳී ඇති පාණ්ඩු රෝගයට හොඳ පිළියමක් පුරාතන පුඥාවෙන් සපයා දී ඇත. කේසිගේ කියැවීම් අනුව, අප මෙහි දී කියා ඇති කර්ම නියාම ධර්මයේ ඇති, දරුණු ශික්ෂක අංශය, පුනර්ජන්මය ගැන අදහන්නට පටන් ගන්නවුන්ගේ බේදයට හේතු විය යුතු නොවේ. එය හේතු වන්නේ බලාපොරොත්තුවට, සර්ව ශුභවාදයට හා සියලු මනුෂා වනාපාරයන් හි ඇති ලෝක යුක්තිය පිළිබඳ විශ්වාසය පදනම් කර ගත් නව ආගමික භක්තියකට ය.

විදහාව, ආගමේ පදනම බිඳ දමූ කල්හි, සදාචාරය සඳහා තිබූ යුක්තිය අතුරුදහන් වී යැයි ද මේ නිසා අපට, ආගමේ සිකපද වලින් බාධාවක් නැතිව, නිදහස් විය හැකි යයි ද සිතන්නවුනට මෙබඳු නිදසුන් බාධක විය යුතු ය. කුෑරත්වයේ කර්ම විපාක වශයෙන් අන්ධත්වය, ලේ අඩුකම, ඇදුම හෝ පක්ෂාසාතය ඇති විය හැකිය. පමණ ඉක්මවා කාම සේවනය කිරීම නිසා අපස්මාරය ඇති විය හැකි ය. ආත්මාර්ථකාමී ලෙස අනයෙනට බාධා කිරීම නිසා ශරීරාංග පණ නැති වීමට ඉඩ තිබේ. කර්ම නියාමයේ ඇති සංවේදී වූ ද විදහනුකූල වූ ද අපාක්ෂික වූ ද උචිත වූ ද කියාකාරීත්වය විදහා දක්වන මෙබඳු සිද්ධි නිසා අනෙකක් සිදු නොවූවත් මිනිසුන් සුවරිත වලට පෙළඹවීමවත් සිදුවනු ඇත.

තව ද අපට දක්තට ලැබුණාක් බඳු වූ තිදසුත්වලින්, මේ ු ම්හිපිට වාසය කරන පීඩා විදින පුද්ගලයන් ලක්ෂ ගණනෙකගේ <sup>දිංඛිත</sup> තත්ත්වය සඳහා විවරණයෙක් ඉදිරිපත් කෙරෙයි. අපට <sup>අඳ</sup> ගොළු බිහිරන් ද විකෘත වූ ශරීරාංග ඇත්තන් ද නන් <sup>ව</sup>ැදෑරුම් රෝගවලින් පෙළෙන්නන් ද දක්නට ලැබෙන්නේ කලාතුරෙකිනි. ඔව්හු තම දුෘඛිත නිවාසයන්හි හෝ ලෙඩුන්ගෙන් පිරුණු රෝහල් වල හෝ සාමානා මිනිසාට නො පෙනෙන සේ සැඟැවි සිටිති. ජනාකීර්ණ වීථිවල දී අපට අඩු පාඩු ඇත්තන් දකින්නට ලැබෙන්නේ ඉතා කලාතුරෙකිනි. ඔවුන්ගේ සංඛ්‍යාව කොපමණ දයි අපට දුන ගන්නට ලැබෙන්නේ ඒ ගැන ලියැවුණු සඟරා ලිපි කලාතුරෙකින් කියවන විට වකු වූ මාර්ගයෙකිනි.

එහෙත් ඔවුන්ගේ සංඛ්‍යාව අති විශාල ය. තත්ත්වය ඉතෘ දුබෙන ය. අප බොහෝ දෙනා අපට ඇතැයි පිළිගන්නා වූ සාමාන්‍ය දේවලට අහිමි වූ විට මිනිසාගේ තත්ත්වය කොතෙක් දුබෙන දැයි තේරුම් ගැනීමට ඔවුන් ඇති බව අපට මතක් කර දිය යුතු ව ඇත. එබඳු දුබෙන තත්ත්වයන් පිළිබඳව ඇති සාමාන්‍ය කිස්තියානි විවරණය කිමෙක් ද? "දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත" යන්නෙන් දක්වෙන්නේ එයයි. එහෙත් අහිංසක පුද්ගලයනට, අනුකම්පනීය වූ පීඩා ඇති කරන කැමැත්තත් සර්ව සත්ත්ව හිතකාමී වූ පියාණන් වහන්සේ යන අදහසත් එකට ගළපා ලීම දුෂ්කර ය. මේ නිසා දේව කැමැත්ත "අවින්කාය" යයි සලකනු ලැබේ. එහෙත් මේ විශේෂණයෙන් මේ සතාය වූ විරෝධය ඉවත් වන්නේ නැත.

"දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත" ලෝකයේ සතා සිද්ධියක් වශයෙන් තිබිය හැකි නමුත් ලෝකයේ දුක අචින්තා වූ අර්ථයක් හෝ හිතුවක්කාරකමක් හෝ නොවන බව පෙන්වමින් පුනර්ජන්ම වාදය මේ උභතෝකෝවික පුශ්න විසඳාලයි. එය ආධාහන්මික අභිපායයක් ඇති නියාම ධර්මයෙකි. ඊට අනුව දුක් විඳින්නේ දුක් විඳිය යුතු අය පමණි. කවර පුද්ගලයකුව වුවද තම අතීත ජන්මයෙහි දී රැස් කර ගෙන ඇතිවාට වැඩි වූ හෝ අඩු වූ හෝ දුෘඛ විපාකයක් විද ගන්නට නො ලැබේ.

බටහිර දායාදයට හුරු වූ මිතිසුතට පුතර්ජන්මය ගැ<sup>න</sup> පළමු වරට අසත්තට ලැබුණු අවස්ථාවේ දී එය පිළිගැනීම <sub>දුම්ක</sub>ර වෙයි. එය ඇදහිය නො හැක්කක් සේ පෙනෙන්නට ්<sub>වේයි.</sub> එය දනට නිරීක්ෂණය කර ඇත්තා වූ ද අනාගතයට <sub>නිරීක</sub>ුණය කළ හැක්කා වූ ද සීමාවන්ගෙන් ඔබ්බෙහි වූවක් <sub>සේ</sub> පෙනෙයි. එහෙත් අප නැවන වරක් වත් සිතා බලන්නේ නැති ව පිළිගෙන ඇති, විශ්වාස කළ නොහැකි වෙනත් කොතෙක් දේ අප ජිවිතවල තිබෙනවා ද? බිත්තරයෙක් ඉස්ගෙඩියකු සේ බිදී පළමු ව මාඑවකු වී ඊළඟට ගෙම්බෙක් වෙයි. දළඹුවා තමා වටා පට කෝෂයක් ගොතා ගෙන ටික කලෙකින් ලස්සන සමනළයකු වී පිට වෙයි. මේවා එක ම ජීවිතයක් තම ඒකත්වය නසා නො ගෙන අනුකුමයෙන් වෙනස් වූ භෞතික රූපයන්හි වාසය කිරීම පිළිබඳ පුදුම නිදසුන් ය. එහෙත් අපි, මේවා පුග්නයක් නැති ව පිළිගනිමු. ගැඹුරින් සලකා බැලුව හොත් මනුෂා ආත්මය තම ඒකත්වය නසා නො ගෙන වෙනස් වූ රූපයන්ගෙන් යුතුව උපදින්නේ ය යන්නට වඩා ඉහත සඳහන් සිද්ධී ස්වාභාවික නොවන බව පෙනෙනු ඇත. දාරකෝත්පත්තියේ සිද්ධි පවා අපේ අනුදක්නවලින් අපට නො පෙනුණා නම් අප එකට එකතු වී සෛල රචනයේ දී ගණින තියාමවලට අනුව ගුණිත වී අවසානයේ දී තම ජාතියේ අත්දකීම්ද උකහා ගැනීමෙන් පසුව ඇස්, කන්, අත්, පා යනාදී අංගයන්ගෙන් හා ඒවායේ මාර්ග දේශකත්වය සඳහා වූ <sup>මො</sup>ළයෙකින් ද යුතු වූ මිනිස් සතකු නිපදවන්නේ ය යනු විට්මාන්ගේ විසිතුරු වචනවලින් කියත හොත්, ඒ ගැන සිනන <sup>වීම</sup>සන්නවුන් දහස් ගණනෙකගේ විස්මයට හේතුවනු ඇත. ඒ තිසා ජිවිත පරම්පරාව එක් ජීවිතයකට වැඩියෙන් පුදුම <sup>එ</sup>ලවන්නෙක් නො වේ. <mark>චෝල්ටෙයාර් කී</mark> අයුරින් "අන්නිමට <sup>,</sup> <sup>බු</sup>ලන විට දෙවරක් ඉපදීම එක් වරක් ඉපදීමට වඩා පුදුමයෙක් මතා වේ."

මනෝවීදහාත්මක වශයෙන් ද ආචාර ධර්ම වශයෙන් ද <sup>දිළිග</sup>ත හැකි ස්වභාවයක් ඇති කේසිගේ ජීවිත කියැවීම්, අපගේ නො අදහන ගතිය ටිකක් අඩු කරයි. ඉතා පුදුම ලෙසින් ඇති වූ ද පුදුම ලෙසින් දී ඇත්තා වූ ද මේ ලේඛන, අපගේ පුතාක්ෂ කිරීමේ සීමාවෙන් අප ඔසවා අනෙකකට ගෙන යන වාහන වශයෙන් සැලකිය හැකි ය. මූදු පතුලේ සිටින මාළුවෝ වායුව යයි දෙයක් ඇති බව නො දනිති. අපිත් මාළුවන් වැනි වෙමු. ඇතැම් විට මේ ලේඛන කොතෙක් අරුම පුදුම වූවත්, ඒවාට ජීවත් වන ලෝකයට වඩා විශාල වූ ලෝකයකුත් අප මෙතෙක් අනුමාන කර ඇති බව අපට ඉගැන්විය හැකි වනු ඇත.

### පසු වී විපාක දෙන කර්ම

ද්‍රීතට ම විමසිල්ලට ලක් කොට ඇති, කායික විපාක දෙන කර්මවල දක්නට ලැබෙන පුදුම ගතියෙක් නම් එක් ජිවිත කාලයක් හෝ වැඩි ගණනක් ගෙවී යෑමෙන් පසු ව විපාක දීමයි<sup>1</sup> එක්වර ම විපාක නොදී මෙසේ පසු ව විපාක දීම අවශා වත්නේ කවර හෙයින් ද යන පුශ්නය මතු වෙයි. කර්මයෙක විපාකය, බිත්තියකට ගැසූ බෝලයක් ආපසු එන ඉක්මනින් නො ලැබිය යුත්තේ කවර හෙයින් ද ?

මේ පුශ්නයට උත්තර කීපයක් ඇති බව පෙනේ. නමා විසිත් රැස් කරන ලද කර්මයේ විපාක විදීමට සුදුසු කාලයක් හා දේශයක් පැමිණෙන තුරු ආත්මය බලා සිටිය යුතු ය යනු එක් පිළිතුරෙකි. ඇතැම් විට එබඳු සුදුසු කාලයක් එන්නට ශත වර්ෂ ගණනාවක් ඉකුත් වන්නට ඉඩ තිබේ. එසේ වුවහොත් අතරතුර වූ කාලය චරිතයේ වෙනත් ගැටලු විසඳා ගැනීම සඳහා යෙදිය සුතු චෙයි. මෙසේ පසු වී විපාක දෙන කර්ම පිළිබඳ නිදසුනෙක්, දිනට විනාශ වී ගොස් ඇති අත්ලන්තිස මහාද්වීපයේ කලින්

නහි පාපං කතං කම්මං - සජ්ජු බිරංච මුච්චති විතත්තං බාලමන් චේති - හස්මඡන්නෝ ව පාපකෝ

ජීවත් වූ පුද්ගලයන් පිළිබඳ ව <mark>කේසි</mark> කියා ඇති තොරතුරුව<sub>ල</sub> දක්නට ලැබේ.

අත්ලන්තික් සාගර පතුලෙහි මේ පැරැණි විශාල මහාද්වීප<sub>ය</sub> ඇද්ද නැද්ද කියා තව ම හරි හැටි විදසාවෙන් ඔප්පු වී නැතු. එහෙත් ඓතිහාසික වූ ද, භූවිදාාාත්මක වූ ද සංස්කෘතික වූ ද සාධක පදනම් කොට ගෙන එහි පැවැත්ම පිළිබඳ ව කරනු ලබන තර්කය තරමක් පුබලය. ඓතිහාසික වශයෙන් ඒ ගැන නොරතුරු ලබා ගැනීමට ඇති පුධාන මූලාශුය ප්<mark>ලේටෝ ය</mark>. ප්ලේටෝ, කිුටියස් ¹ හා තිමේවුස් ² නම් වූ තම සංවාදවල දී ඒ ගැන විශ්වාසයෙන් යුතු ව සඳහන් කරයි. අත්ලන්තික් සාගරය හරහා කම්බියක් අදින විට එය එක්වර ම අඩි දස දහසෙක පමණ පුපාතයකට ගියේ ය. එය මතු පිටට ගත් විට, ලෝදීය ගල්කුඩු වගයක් එහි රැඳී තිබෙනු දක්නට ලැබිණි. සියුම් ව පරීකෂා කළ විට මේ ගල් කුඩු, ජලයෙන් මතුපිට ගොඩ බි<mark>මෙහි</mark> දී සන වූ ඒවා බව පෙනී ගියේ ය. භූ විදහත්මක සාක්කිවලින් නිතර සඳහන් කරනු ලබන්නේ මෙයයි. සිත් ගන්නාසුලු සංස්කෘතික සාධකයන් අතර මුල් තැන ගන්නේ සර්ව සාධා<mark>රණ</mark> වූ ජල ගැල්මේ කථාන්තරයයි. (එය බයිබලයෙහි පමණක් නොව ලෝකයේ පුාථමික මනුෂෳ වර්ගයන් සියලු දෙනාගේ ම වාගේ ඇති පුරාවෘත්තවල හා ආගම්වල දක්නට ලැබේ.) දෙවන **තැන** ගන්නේ ඉජිප්තුව හා මධාවේ අමෙරිකාව අතර සම්බන්ධයක් පැවැති බව දුන ගන්නට නැති කාලයෙක දි ඒ දෙරට අ<mark>තර</mark> භාෂාවෙන් හා ගෘහ නිර්මාණ ශිල්පයෙන් ආසන්න සමානත්වය<mark>ක්</mark> තිබීමයි. සියලු සාධක එක් කොට ගත් විට කිසිසේත් තීරණාත්මක නොවන නමුදු, ඉහත කී මතය ඒත්තු ගන්වනසුලු ය.

ඒ කෙසේ වුවත්, කේසි කියැවීම් පිළිගන්නවා න<sup>ම</sup> අත්ලන්තිසය පැවැති බව සහතික ය, කේසි කියැවීම්වලට අනුව

<sup>1.</sup> Critias

කුසියම් දිනයෙක දී, මහා පිරැමිඩයේ විවෘත නොකරන ලද <sub>තාමර</sub> කොටසෙකින් අ**ත්ලන්තිසයේ** ඉතිහාසයේ හා සභාාත්වයේ සුම්පූර්ණ වාර්තා හෙළි කෙරෙනු ඇත. තුන්වැනි වූත් අන්තිම වුත් විපත්ති සමයෙහි දී හෙවත් කිු. පූ. 9500 දී පමණ විපතට නියම වූ ඒ මහාද්වීපයේ පදිංචිකරුවන් කොටසක් **ඉජිප්තුවට** <sub>පැන</sub> යන විට මේ වාර්තා එහි ගෙන යන ලදැයි <mark>කේසි කී</mark>වේ ය. f<del>ප්</del>ලොරිඩාවේ මියැම් නගරය ආසන්නයේ ඇති බිමිනි දිවයින අත්ලන්තියානු කඳු මුදුනෙකැයි ද කේසි කියා ඇත. මෙහි මූදු <del>පතුලෙහි අන්ලන්තියානු</del> දේවස්ථානයෙක කදීම නිදසුනක් ඇතැයි ද කියන ලදී. එහි ශිඛරගෝලාර්ධය, විශේෂයෙන් පිළියෙළ කරන ලද පළිඟු මාර්ගයෙන් සූර්යයාගේ ශක්තිය අල්ලා ගන්නා ලෙස තනන ලද්දෙකි. කියැවීම්වලට අනුව අත්ලන්තියානීහු විදහා කාර්යක්ෂමතාවෙන් අපට වඩා දියුණු ව සිටියහ. ව්දුලි බලය, රේඩියෝව, ටෙලිවිෂනය, අහස් ගමන, සබ්මැරින හා සෞර්ය බලයන් පරමාණු බලයන් මෙහෙයට ගැනීම යන මේවා ඔවුනතර ඉතා දියුණුව පැවැත්තේ ය. ඔදිනට තුබූ, උණුසුම් කිරීමේ, එළිය කිරීමේ හා බර ගෙන යෑමේ මාර්ග අපට දනට ඇති ඒ මාර්ගවලට වැඩියෙන් කාර්යඎම විය.

මේ සියල්ල ම ඇත්තට බාර ගත්තත් නැතත්, මේ තොරතුරු අතිශයින් සිත් ගන්නා බව නම් සතාප ය. මේවා සතාප ලෙස බාරගනු ලැබේ නම් සඳහන් කළ යුතු වැදගත් කරුණෙක් ඇත. එනම් අත්ලන්තියානුන් විසින් දියුණු කරන ලද ශක්තීන් වරදවා යෙදීම නිසා ඔවුන් දූෂිත වූ බව කියැවීම්වලින් නැවත නැවතත් අවධාරණය කර තිබීමයි. ඔව්හු විදහුත් හා මේවතසික බල යොදා මහා දුසිරිත් කොටසක් කළහ. විශේෂයෙන් ම ඔව්හු, බලයෙන් වැඩ ගැනීමට නැතිතම් ලිංගික සන්තර්පණය සඳහා අනාපයන් වහලුන් කරගැනීමට කිසියම් වර්ගයෙකු වශීකරණයක් භාවිත කළහ.

මේ ව්ස්තරය සතා ලෙස පිළිගතහොත් විදුලි බ<sub>ලයතු</sub> රහස් ඥානය හා මනෝවිදපා-ඥානයත් නො පැවැති කා<sub>ලවල</sub> දී මේ දුශ්වරිතවලට සම්පූර්ණ විපාක ලැබීමට ඉඩක් නැති <sub>බවු</sub> තේරුම් ගත හැකි වෙයි. මිනිසා කෑදරකම ජය ගෙන ඇද්ද<u>යි</u> දැන ගැනීමට ඇති අවසාන පරීකඃණය නම් ඔහු නැවත ඔහු<sub>ගේ</sub> පුියතම ආහාරයන්ගෙන් වට කොට තබා කැමේ දී පමණු ඉක්මවනවා දයි බැලීම ය. කමනීය වූ වනිතාවන් අතරත සිටි<mark>ත</mark> මිනිසකු සාන්ත අන්නෝනිගේ දඩි අධිෂ්ඨානය බ<sub>දු</sub> අධිෂ්ඨානයෙකින්, තමාට ඇති වන කාමුක චේතනා යවපස් කර නො ගනී නම් තව ම ඔහු කාමුකත්වය ජය ගෙන ඇතැ<mark>යි</mark> කිව නො හැකි ය. එමෙන් ම දියුණුවේ මුදුනට ම නැඟ තුබු අත්ලන්තියානු විදහාවෙන් තමන් සතු කොට දෙන ලද <mark>මහා</mark> බල වරදවා යෙදවූ පුද්ගලයනට, යහපත් කටයුතුවලටත් යෙදවිය හැකි එබඳු ම අවස්ථාවක් ලැබෙන තාක් ඔවුන්ගේ ආත්මාර්ථකාමයත් බලකාමයත් වෙනස් කර ගෙන ඇතැයි කිව නො හැකි ය.

ඉතිහාසයේ වකුාකාර පුගතිය නිසා විසි වැනි සියවස් එබඳු ම කාලයක් වී තිබේ. මේ නිසා විශාල සංඛ්‍යා වශයෙන් අත්ලන්තියානූන් මේ කාලයෙහි උපදින බව කේසි කියැවීම්වලින් අපට දක්නට ලැබේ. මීට අනුව, විස්මය ජනක වර්තමාන කාර්මික විදහව, අංශ දෙකෙකින් තේරුම් ගත හැකි වේයි. පළමු කොට ම එය අන්ලන්තියානු දස්කම් පිළිබඳ මකකන් ඇති පුද්ගලයන්ගේ නිෂ්පාදන කුශලතාවේ පුතිඵලයක් ලෙස තේරුම් ගත හැකි අලුත් පෙළැඹීම්වලට ඔරොත්තු දෙන ගුණ. ඒ පුද්ගලයන් විසින් අතරතුර වූ ශත වර්ෂවල දී ලබා ඇද්දයි විනිශ්චය කිරීමට සුදුසු පරිකෘණ ක්ෂේතුයක් ලෙසින්, එය තේරුම් ගත හැකි ය.

මේ නිසා සුදුසු සංස්කෘතික යුගයක් පැමිණෙන <sup>තාක්</sup> බලා සිටිමේ අවශාකම, කර්මවලට පසු වී විපාක දෙන්<sup>නුව</sup> <sub>සලස්සන</sub> පුධාන සාධකයක් වන බව පෙනේ. කාලයක් තිස්සේ <sub>විජාක</sub> නොදී කර්ම මෙසේ නතර වී තිබීම, එක් අ<mark>තෙකින්</mark> ඉතිහාසයේ වකුාකාර සංවර්ධනයටත් අනෙක් අතින් ආත්ම සමූහයන් මේ මිහිපිට ශරීරවත් වීමේ හා නො වීමේ යුග පිළිබඳ රුමයානුකූල මාරු වීමටත් සම්බන්ධ බව පෙනේ.මනුෂා ජාතීන්ගේ මහා පුවාහවල නැවත මෙලොවට පැමිණීම පිළිබඳ <sub>රීද්මයා</sub>නුකූල අනුකුමයක් අනුගමනය කරන්නට හැකි වීම යුක්ති සහගත ය. මහා තරංගයන් තුළ කුඩා සමූහයන්ගේ ඉපැදීමත් කුඩා සමූහයන් තුළ පුද්ගලයන්ගේ ඉපැදීමත් යන දෙක ම තති කර යාත්තික වූ රිද්මයක් ඇති පූර්ව නියතියෙකින් නිශ්චිත ව නැති බව කේසි කියැවීම්වල ඇති නොයෙක් ඡේදවලින් පෙන්වනු ලැබේ. ආත්මත්, ආත්ම සමූහත් කැරකෙන දොරෙක ඇති ස්වයංකාරී කුමිකත්වයෙන් යුතු ව, පෙරළා පැමිණෙන්නේ නැත. ලෝකයේ හැම තැනෙක දී මෙන් මෙහි දී ද නිදහස් කැමැත්ත කිුිිිියාත්මක වෙයි. අවශා නම් ආත්මයකටත් ආත්ම සමූහයකටත් මෙලොව ඉපැදීම සඳහා <mark>ය</mark>ම් යම් කාල තෝරා ගත හැකි ය.

දන් මෙය නවත් පැවැලිල්ලකට හේතු වෙයි. කිසියම් ආත්මයකට වෙනත් ආත්මයක් හෝ ආත්ම සමූහයක් හෝ සම්බන්ධ කොට ගෙන ගුණ ධර්ම පස යෙන් කිසියම් ඉපැදීම පමා කරන්නට සිදු වනු ඇත. එසේ කළ යුතු වන්නේ අනෙක් ආත්මයන් විසින් ඉපැදීම සඳහා තෝරා ගන්නා වූ කාලය සමග ගැළැපෙනු සඳහා ය. ඒ පමාව ඉතා දික් වේ නම් අතරකුර වූ කාලයේ දී තම දියුණුවේ අනෙක් අංශ පිළිබඳ වක්ටයුතු කිරීමට යොමුවීම නුවණට හුරු බව පෙනෙනු ඇත. කිර්ම පසු වී විපාක දීම නමැති තත්ත්වය ඇති වත්තේ මේ තිසා ය.

මේ සාමානා නියාම, විදාානුකූල වූ නිශ්චිතත්වයෙකි<mark>ත්</mark> යුතු ව තනා ගත නොහැකි බව සතහ ය. එහෙත් මේවා යෝජ<mark>නා</mark> කරන ලද්දේ කේසි කියැවීම්වල නොයෙක් තැන විසිරී ඇ<mark>ති</mark> කරුණු පදනම් කර ගෙන ම ය.

ඉහත සඳහන් කරන ලද සාධකවලින් දක්වෙන්නේ කර්ම විපාකය පමා කරන බාහිර කරුණු පමණි. එහෙත් අභාන්තර කරුණු නිසා ද එය නිශ්වය වන බව පෙනේ. විපාක විදින්නාව ඊට මුහුණ දීමට තරම ශක්තියක් තිබිය යුතු ය යන සිද්ධාන්තය ද ඉහත කී කරුණුවලට වැඩියෙන් නැති නම එපමණකට වත් වැදගත් වන බව පෙනේ. අවශා වී ඇති පුතිපාක්ෂික ශුණ ඇති කර ගැනීමට ආත්මයට සුදුසු අවස්ථාවක් දිය යුතු ය.' එසේ නැතහොත් කර්මය පිළිබඳ වගකීම දියුණුවට නොව පරිහානියට හේතු වන තරමට බරපතල වනු ඇත.

තම ආබාධයේ මුල ජිවිත කීපයකට පෙර ඇති වූවක් බව කේසිගේ කියැවීමවලින් දන ගත් කීප දෙනෙක් කර්ම විපාකය එසේ නතර වී තිබීමේ හේතුව ගැන කුහුලක් දක්වූහ. පසුව කරන ලද කියැවීමෙක දී මේ ගැන පුශ්න කළ සියලු දෙනාටම ලැබුණේ සාරාංශ වශයෙන් පස්වන පරිච්ඡේදයෙහි සදහන් කරන ලද කොර තරුණියට ලැබුණු පිළිතුර ම ය. ඇය ඇසුවේ "රෝමන් යුගයේ දී සිදු කරන ලද කර්මයකට විපාක විදීම සඳහා ආත්මය මේ ජන්මය වන තෙක් සිටියේ කවර හෙයින්ද?" යනු ය. "ඊට කලින් එය කර ගත නො හැකි වූ නිසා ය" යනු ලැබුණු පිළිතුරයි. තැනට අනුව මේ නොහැකි වීම බාහිර බාධකයක් නිසා නොව අභාන්තර කාරණයක් නිසා වූ බව පැහැදිලි ය. පීඩා විදින්නන් පිළිබඳ මේ නිදසුන්, හොදින් පරීක්ෂා කර බලන වීට, හොඳ ගති ගුණ කොටසක් ඇති කර ගැනීමට

පරිවර්තකයන්ගේ දනීමට අනුව මේ කරුණු බෞද්ධ කර්ම විස්තරයට අනු<sup>කුලි</sup> නැත. බෞද්ධ මතයට අනුව කර්මයෙහි තරුමෙක යාන්තික ගතියෙක් තිබේ. මේ විස්තරයෙහි දේවවාදී ස්වරූපයෙක් ඇත.

අවශා අත්දකීම් ලබා ගනු පිණිස අතරතුර වූ ජීවිත අවශා බව <sub>මෙ</sub>නී යයි.

නිදසුන් වශයෙන්, රිය අනතුරෙකින් තුවාල ලත් ඉහත සඳහන් කළ දාසය හැව්රිදි තරුණයාගේ සිද්ධිය ගත හොත් ඔහුගේ කර්ම බීජය වපුරන ලද්දේ පැරණි රෝමයේ දී බව අපට දක්නට ලැබේ. කෙසේ හෝ ඇමෙරිකානු විප්ලව යුගයේ දී ලැබුණු අත්දකීමෙන් ධෛර්යයේ, සන්තුෂ්ටියේ හා අත්පත් හැම දෙයක් ම හොඳට හරවා ගැනීමේ සද්ගුණ දියුණු කර ගැනීමට ඔහුට අවස්ථාව ලැබිණි. මේ ගුණ වර්තමානයේ දී පල දුන් කර්ම විපාක විඳ දරා ගැනීමට අවගා ඒවා ය.

මුදල් ණය පිළිබඳ වූ ලෝක වාවහාර කුමයෙහි, මෙහි ලා උපදෙස් ලැබිය හැකි නිදසුනෙක් ඇත. බැංකුවෙකින් ඩොලර් තේදහසක් ණයට ගන්නා මිනිසා ඊළඟ දිනයේ, සතියේ නැති නම් මාසයේ, එය ගෙවිය හැකි තත්ත්වයෙක නැත. ඇතැම් විට ඊළඟ අවුරුද්දේ දීත් ඔහුට එය ගෙවිය නොහැකි වනු ඇත. මේ නිසා ණයට ගත් තැනැත්තාට සෑහෙන තරම් ධන සම්පත් රැස් කර ගැනීමට කාලයක් දෙනු ලැබේ. ඊළඟ සතියේ දී ණය ඉල්ලීමේ තේරුමෙක් නැත. ඔහුට ගෙවන්නට මුදල් නැති බව පැහැදිලිය. කර්ම පිළිබඳව සිදු වන ණය අවලංගු කිරීම ගැන ද කරුණු දක්විය යුත්තේ මෙබඳු මාර්ගයෙකින් විය හැකි ය.¹

කිසියම දිනෙක බටහිර මිනිසා පුනර්ජන්මවාදයන් විළිගෙන, පෙරදිග මිනිසුන් තේරුම් ගෙන ඇති අයුරින් කර්මවාදයත් තේරුම් ගත හොත්, කර්ම පසු වී විපාක දීම ගැනද බොහෝ දෙනකුන් සිතා බලනු ඇත. අතීතයේ සිදු කරන ලද අපරාධයකට මේ ජන්මයේ දී නැති නම් කිසියම් අතාගත ජන්මයෙක දී අන්ධ වී විපාක විඳිය යුතුය යන කිල්පනාව අපුසන්න එකක් බව පිළිගත හැකි ය. හැඟීම් බහුල පිද්ගලයකුට මේ නොපෙනෙන කර්ම විපාකය, ඩමොක්ලිස්ගේ

බෞද්ධ කර්ම විස්තරවල ද කර්ම අවලංගු වන තුම කිහිපයක් ඇත.

කඩුව මෙන් හිස මත එල්ලෙතැයි ද මාර්ගයේ වංගුවෙන් එ<sub>නා</sub> සිටින විශාල මෘගයකු සේ සැඟ වී සිටිතැයි ද සිතෙනු ඇත. අතීත යුගයෙක දී යක්ෂයා හා නිරා ගින්න බොරු බයකුව හේතුවෙක් විය. එමෙන් ම පුනර්ජන්මවාදය පිළිගනු ලබන යුගයේ මුල දී පසු වී විපාක දෙන කර්මය ද බොරු බයකුව හේතු වනු ඇත.

මේ බිය දනවන ගතියට පිළියම් කරනු සඳහා නව චින්<mark>තන</mark> ගුරුකුලවල නායකයන් පසු වී විපාක දෙන කර්ම කියා දෙයක් ඇත්තේ ම නැතැයි කීමට ද ඉඩ ඇත. "කිුස්තියානි විදුස වනපාරය" පාපය, රෝගය, මරණය, වරද හා දුවාය ද නැතැයි කීවේ මේ අයුරිනි. එබඳු නැතැයි කීම්වල අදහස් කාවැද්දීමේ මහා බලයක්<sup>1</sup> ඇති බව සතා ය. "නිුස්තියානි විදහාව<sup>2</sup>" මෙන් නව චින්තනය ද මේ නැතැයි කීමෙන් චිත්ත ශක්තියක් ඇති කිරීමෙන් හිතකර පුතිඵල ද ලබනු ඇත. එහෙත් දුවඃයත් පාපයත් කර්මයත් නැතැයි වචනයෙන් කී පමණට, ඒවා නැති වන්නේ නැත. ජීවිතයෙහි අපට ඇති කාර්යය පුිතියෙන් නමුත් මුළාවෙන් යුතුව ඔළුව පමණක් වැල්ලේ ගසා ගෙන සැඟවෙන පැස්<mark>බරකු</mark> මෙන් භෞතික දුවාසය පිළිබඳ සතානාවෙන් සැඟවීම <mark>නො</mark> වේ. අපගේ කාර්යය එය පාලනය කිරීමයි. කුමානුකූල කිරීමයි. ජීවයේ වඩා උසස් තලයන්ගෙන් භෞතික දුවෂය තනා ගැනී<mark>මද</mark> අප විසින් කළ යුත්තෙකි. සතා වශයෙන් නම් භෞතික දුවාය, ජිවය යයි කිව හැක්කා වූ ශක්තියක ඝන වීමෙක් පමණි. **නැති** නම් භෞතික දුවසය, ස්පන්දනයේ පහත් පුමාණයෙක පිහිටි ජීවය ම ය.3

<sup>1.</sup> Suggestive Power

<sup>2.</sup> Christian Science මෙනම්න් හැඳින්වෙන්නේ 19 වැනි සියවසේ සිටි මේරි සිකර් එඩි මැතිනිය විසින් අරඹන ලද කිස්තියානි නිකායෙකි. ආශම්ක පිළිචෙත්වලින් ම රෝග සුව කරගත හැකි ය යනු මෙහි පුධාන ඉගැන්වීමේකි.

<sup>3.</sup> මෙයින් කුමක් අදහස් කෙරේදයි ස්ථිරව කිව නොහැකි ය. එහෙත් බුදු සම්බේ එන විසද්සදාණය ප්‍රකාශ කොට ගෙන නාම රූප දෙකත් නාම රූප දේක ප්‍රතාශ කොට ගෙන විසද්සදාණයක් පහළ වේ යන්නට අනුව මේ ගැන යමක් සිතාගත හැකි ය.

පාප කර්මය පිළිබඳ ව ද මෙසේ ය. පුතර්ජන්මවාදීනට අනුව දත් විපාක දෙන්නා වූ හෝ මතුවට විපාක දෙන්නට ඇත්තා වූ හෝ කර්ම නැතැයි කීම ගෙවීමට ඇති ණය ද ඉගෙනීමට ඇති පාඩම් ද නැතැයි කීමට සමාන ය. එය ඇත්ත වශයෙන් ම, වංක ගතියෙකි. තම යුතුකම් පිළිබඳ ව රැවැටිලි කරන පුයෝගකාරී මනුෂායා ගෞරවයට පාතු නො වේ. ඒ යුතුකම, ස්වභාවයෙන් භෞතික වූවත්, ආධාහත්මික වූවත්, එය කරුණක් නො වේ. කරන්නට උත්සාහ ගත් වංචාව, නැතැයි කීමේ මානසික කරණමක් වූ පමණින්, එහි ඇති වගකීම මඟ හැරීමේ ලසුණෙ වෙනස් නො වේ.

අදහස් යෝජනා කිරීම භාවිත නො කළ යුතු යයි මෙයින් අදහස් නො කෙරේ. යෝජනාවෙන් මානසික විකාරත් අත්තානුවාද හයත් යම යම් ගති තහවුරු වීමත් වළක්වා ගත හැකි ය. කේසි කියැවීම්වලින් ම එක් සැලැකිය යුතු නිදසුනක් අපට දක්නට ලැබී ඇත. එනම් ඇදන් තෙමීම සුවපත් කර ගත් ළමයාගේ නිදසුනයි. මෙහි දී යෝජනාව යොමු කරන ලද්දේ යට් සිතේ පැවැති අත්තානුවාදයට ය. අත්තානුවාදය නම් තමාම තමාට දෝෂාරෝපණය කිරීමයි. ඒ දරුවාගේ අත්තානුවාද හය උඩු සිතට පැහැදිලි නො වූවක් හෙයින් අසංඥ වූවෙකි. ඒ දරුවාට සංකේතාත්මක දඬුවම දුන්නේ ඔහු තුළ තුබූ තමා නො වටිනවාය යන හැඟීමයි. යෝජනාවෙන් මේ අපරාධ සංඥා ඉවත් කිරීමෙන් ද ඒ මාර්ගයෙන් මනුෂා වර්ගයාට තමාගේ පියෝජනවත් භාවය හෙළි කිරීම සඳහා ඔහු නිදහස් කිරීමෙන්ද ම්හුගේ ශාරීරික තත්වයන් චරිතයන් යන දෙක ම වෙනස් කරන ලදී.

නොරිස්සීමේ රෝගයේ දී<sup>1</sup> ගැඹුරු යෝජනාවත් <sup>2</sup> සම්මෝහ තිදාවත් හොඳ යයි කියා, කියැවීම්වලින් උපදෙස් දී ඇත. එහෙත්

<sup>1. 98 80</sup> 

මේ එකෙක දී වත් පිළියම් වශයෙන් කරන ලද යෝජනාව, නැතැයි කීමෙක් නො වීය. නැතැයි කීමකට හාත්පසින් ම වෙනස් වූ ඒ පුතිකාරය "සද්ගුණ පිළිගැනීමෙන්" ද සම්පජානව ආධාහත්මික වූ දඬුවම විඳීමෙන්" ද යුතු වීය. කර්ම විපාකවලට හෝ පසු වී විපාක දීමට ඇති කර්ම පිළිබඳ පීඩාකාරි වූ හැඟීමට හෝ පිළියම් යොදන්නට මානසික පුතිකාර කරන්නන් කැමැති නම් ඒ පුතිකාරයට කරුණු කීපයක් ඇතුළත් කර ගත යුතු ය.

- (i) පළමු කොට ම අතීත යුතුකමක් ඉටු කිරීමට ඇති බව අවංක ව පිළිගත යුතු ය.
- (ii) ඊළඟට ඒ යුතුකම ඉටු කිරීමට කැමැති බව අවංක ව පුකාශ විය යුතු ය.
- (iii) අවසාන වශයෙන් ඒ පාප කර්මය කිරීමට යම් විශේෂ ශක්තියෙක අඩුකම හේතු වී නම් ඒ ශක්තිය ඇති කර ගත යුතු ය.

පුතර්ජන්වොදය පිළිගන්නවා නම් මනුෂා වර්ගයා තවම ආධානත්මක වශයෙන් පැසී සම්පූර්ණ නැති බවත් ඒ නිසා ම මිනිසුන් විසින් මතු ජීවිතවල දී විදිය යුතු අපිය කර කර්ම විපාක ඇති බවත් පිළිගැනීමට සිදු වේ. කරුණු දෙකක් නිසා මෙය බයට හෝ නැවුලට හෝ හේතුවිය යුතු නොවේ. "දවසේ දුර්විපාකය දවසට පුමාණවත් ය" යන ආප්තෝපදේශය අදාළ කර ගත හැක්කේ කරදර නො වී නිසන්සලේ එක් දවසක් ජීවත් වීමට පමණක් නො වේ. ජීවිතයේ මොන අමාරුකම් තිබුණත්. එක් පුද්ගලයකුගේ කොටස ඔහුට සරිලන්නක් ය යන ස්ථීර විශ්වාසයෙන් යුතුව ජීවත් වීම සඳහා ද ඒ උපදේශය හැම ජීවිතයකට ම අදාළ කර ගත යුතු වේ. අපට දරන්නට බැරිතරමේ මහත් වූ කරුම විපාකයක් කවදාවත් අපට විදින්නට සිදු නොවේ. දෙවැනි ව අප කර්මවාදය ඇදහුවත් නැතත් අනාගතය පිළිබද අස්ථිරත්වය හැම වීට ම අප සමග ඇත.

අපට අතාගතයේ දී සිදු වන්නට ඇති විපත්, අහඹු ලෙසින් නොවි, කර්ම නියාමයට අනුව සිදුවීම බය වැඩි කරන්නට නොව, අඩු කරන්නට හේතු විය යුතු ය. කර්ම නියාමය යුක්තිය අසිදලන සේ සකස් වූ නියාමයක් වීම නිසාම අපේ බය අඩු විය යුතු ය.

අනාගත කරදරවලට මිනිසා බය වීම තේරුම් ගත හැකිය. එහෙත් මිනිසා කරා, ඔහුට ඉගැන්වීම සඳහාත්, ඔහුගේ දැනීම පළල් කරනු සඳහාත් යුක්ති සහගත ලෙස එන්නා වූ කරදරවලට බිය වීම මිනිස්කමට ගැළපෙන්නේ නො වේ. ණයක් ගෙන ඇති අවංක මිනිසා කල් ගෙවන්නේ එය ගෙවීමට කැමැත්තෙනි. මේ නිසා ඔහු ගෙවීමට ඇති බිල්පත් ලැබෙන, මාසයේ පළවෙනිදාට, ඒවා ගෙවිය හැකි තත්ත්වයෙක සිටිනු සඳහා, දිනපතා ම විය පැහැදම් ගැන සැලකිලිමත් වෙයි. ඔහු බිල් ලැබෙන දිනය ගැන සිතමින් මුළු මාසය තුළ ම බියෙන් සිටින්නේ නැත. ඒ වෙනුවට ඔහු කරන්නේ තම යුතුකම් ඉටු කිරීමට හැකි වන පරිදි තම ශක්ති භාවිත කිරීමයි.

නො දත් අතීතයෙක දී අප ගෙන ඇති කර්ම ණයේ ස්වභාවය ගැන අපේ සීමාසහිත සිත්වලින් දත නො හැකි ය. එහෙත් සියලු අවංක මනුෂායන්ගේ ලක්ෂණ වන සිතේ අවංක කමත් ආත්මයේ නිශ්ශබ්දතාවත් අපට තිබිය යුතු ය. එසේ නම් අපි කිසි කතාවක් නැතිව ණය ගෙවීමේ කැමැත්තෙන් ඉදිරියට යමු.

සමහර විට ණය යන වචනය නොමඟ යවනසුලු වන්නට ඉඩ ඇත. ඌනතාව නැතහොත් අඩුපාඩුව යන වඩා හොඳ. වචනය විය හැකි ය. ඌනතා රෝගයකට² පිළියම් කළ යුත්තේ

<sup>1.</sup> මේ අදහස බෞද්ධ ධර්ම විස්තරවල එන බවක් මේ පරිවර්තකයා නොදනි. එසේ ද වුවත් මේ අදහස මිනිසුනට හිත සුව සඳහා පවතින්නෙකැයි කිව සුතු ය.

A Deficiency Disease.

ශරීරයට අඩු වී ඇති විටැමින් හා ලෝහ වර්ග සපයා දිමෙනි. ඒ අඩුපාඩුව සපුරාලන තෙක් ශරීරයේ රෝගය සුව නො වේ. එසේ ම එක් වැදගත් මූලික අර්ථයෙකින් පාප කර්මයක් කළ හැකි වන්නේ ආධාහත්මික වූ ගුණ නැති කම නිසා ම ය තමාගේ ආධාහත්මික ස්වභාවය හරි හැටි ඇඳින ගෙන නැති නිසා ම ය. පව් කෙරෙන ගතියට නියම ලෙසින් පිළියම් යෙදිය හැක්කේ, පාපයට හේතු වන ආධාහත්මික වූ අඩුපාඩුකම් සපුරා ලීමෙන් හා තමාගේ නියම ස්වභාවය පිළිබඳ දනීම පුමුදු කිරීමෙනුන් ය.

පාප කර්මය ණයෙකැයි ද අඩුපාඩුවෙකැයි ද ආධාහත්මික උඉතතාවෙකැයි' ද සැලකිය හැකි ය. ඒ කවර ලෙසින් සැලකුවත් එහි විපාකය කරා ළඟා විය යුත්තේ කැරලිකාර ගතියෙකින් නොව කැමැත්තෙකිනි. විදිය යුතු කර්ම විපාක නැතැයි කීම, නිශ්ශබ්ද වීමකට වැඩියෙන් කැරලි ගැසීමෙක් වෙයි. එබඳු නැතැයි කීමෙකින් පුකාශ වන්නේ, නිතා ඒකත්වය පිළිබඳ සනාතන පුඥාව නොව මුරණ්ඩුකම හා මේ මොහොතේ ජීවිත පහසුවට ඇති ආශාව ය.

කර්ම විපාක සම්බන්ධයෙන් ඇති කරගත යුතු වූ සුදුසු ආකල්පය පිළිබඳව කේසි කියැවීම්වලින් නිතර උපදෙස් <mark>දෙනු</mark> ලැබේ. පහත එන ඡේදයෙන් විශේෂයෙන් නිශ්චිත වූ යෝජනාවෙක් කරනු ලැබේ.

"ජීවිතය කාම සුබල්ලිකානුයෝගය සඳහා හෝ අත්තුක්කංසනය සඳහා හෝ ආත්ම ප්‍රීණනය සඳහා හෝ යෙදුව් හොත් තමා සිදු කර ගන්නේ තමාගේ ම විනාශයෙකි. එයින් සිදු වන්නේ තමා විසින් ම විපාක විදිය යුතු පාප කර්මයක් රැස් කර ගැනීමයි. කායික අත්දකීම්, මානසික අත්දකීම් යන කොයි එකෙහි දීත් හැම වැරැදීමකට ම හැම පරික්ෂණයකට ම හැම පෙළැඹවීමකටම මුහුණ දිය යුත්තේ මතු දක්වෙන ආකල්පයෙනි: **"දෙවියන් වහන්ස,**! මා තුළ ද, මා මගින් ද මගේ <sub>කැමැත්</sub>න නොව ඔබ වහන්සේගේ කැමැත්ත ම කිුයාවට <sub>නැමග්</sub>වා."

"ඔබ වහන්සේගේ කැමැත්ත" යන්න අර්ථ දෙකෙකින් තේරුම ගත හැකි බව සතා සය. එය විශ්වයේ ස්වභාව ධර්ම නියාමවල මාර්ගයෙන් පුකාශයට පත්වන දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත ලෙස ද, නිතා අනනාතාවේ හෙවත් උත්තර ආත්මයේ කැමැත්ත ලෙස ද තේරුම් ගත හැකි ය. යෝගී සම්පුදායවල දී පියාණන් වහන්සේ ලෙස ගනු ලබන්නේ මේ උත්තරාත්මයයි. අපේ යාව්ඤාවල දී අප අමතන්නේ උත්වහන්සේට ය. මේ වචනයට දෙනු ලබන අර්ථය කුමක් වුවත් අපට විදීමට සිදුවන හැම කර්ම විපාකයට ම අපගේ ආකල්ප විය යුත්තේ අනුමතිය හා විශ්වාසයි.

පුනර්ජන්ම සිද්ධාන්තයෙන් හෙළි කරනු ලබන, තුමිකත්වයකුත් යුක්තියකුත් පරහිතකාමයකුත් ඇති මේ විශ්වයෙහි, බිය වීමට කරුණෙක් නැත.

<sup>්.</sup> මෙහැන දී බෞද්ධයන් විසින් "ධම්මෝ භවේ රක්ඛති ධම්මචාරි" යනු සිහිකරමින් "දම් රජාණන් වහන්ස" යනු යොදා ගත යුතු ය.

# 8

#### කර්මය හා සෞඛ්‍ය පුශ්න

ි අත්තේ කර්මවාදය සමඟ නිෂ්කීයත්වය, උදාසීනත්වය හා නියතිවාදය එකට බැඳී ඇතැයි කියා ය. මීට පුධාන හේතුව කර්මවාදය පොදු විශ්වාසයක් කොට ගත් භාරතීය ජනතාව බෙහෙවින් ම නිෂ්කීය, උදාසීන, නියතිවාදී පිරිසක් ලෙස පෙනීමයි.

නාරතයේ සමාජ තත්ත්ව ශෝචනීය බව ද නිෂ්කිය ව කර්මය පිළිගන්නා වූ හින්දූනට එක්තරා පුමාණයකට දොස් කිව යුතු බව ද සනප ය. එහෙත් භාරතයේ ආගමික මුනිවරුන්ගේ ඉගැන්වීම, දිගු කලක් මුල් බැස ගත් මීථපා ලබ්ධි අතරින් රිංගා මහජනයාගේ සිත් තුළට යෑමේ දී, ඒ ඉගැන්වීම්වල ස්වභාවය හොඳට ම වෙනස් වී තිබිය හැකි ය. ඒ නිසා නූගත් සාමානා ජනතාව කෙරෙහි දක්නට ලැබෙන, ඒ ඉගැන්වීම ඇසුරු කොට හට ගන ඇති, මානසික පුහිඵලය, පුනර්ජන්මය විශ්වාස කිරීම පිළිබඳ හොඳ ම නිදසුන් ලෙස සැලැකිය හැකි නො වේ. තවද භාරතයේ දේශ ගුණයේ ඇති බලහීන කර ගතිය ද එහි <sub>මනුමා</sub>යන්ගේ මානසික තත්ත්වය පිළිබඳ වැදගත් සාධකයෙක් <sub>වේ</sub>යි. ආගමික විශ්වාසය කුමක් වුවත් දේශ ගුණය මිනිසුන්ගේ <sub>මාන</sub>සික ආකල්පය හා ස්වභාවය කෙරෙහි බල පායි.

සතා වශයෙන් ම කිස්තියානිය හා කුහකත්වය අතර අතිවාර්ය සම්බන්ධයක් නැත්තා සේ ම කර්මවාද විශ්වාසය හා උදාසි නත්වය අතර ද අනි වාර්ය මනෝවිදපාත්මක සම්බන්ධයෙක් නැත. පෙර දී මෙන් ම අද ද කිස්තියානිය කුහකයන් රාශියක් ඇති කොට තිබේ. එහෙත් කුහකත්වය කිස්තුස් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම්වලට ආරෝපණය කළ නො හැකි ය.

යමෙක් කර්ම වාදය පිළිගනී නම් ඒ පිළිබඳ ඔහුගේ මානසික ආකල්පයෙහි ලක්ෂණය විය යුත්තේ අනුමතිය හා විශ්වාසයයි. විශ්වයේ කවර නියාමයක් කෙරෙහි වුව ද ඔහුගේ මානසික ආකල්පය විය යුත්තේ එය ම ය. එහෙත් ඔහු කොපමණකට එය අනුමත කළ යුතු ද, කොතෙක් දුරට තමා වෙත එන බාධක පිළිගත යුතු ද කියා ඔහුට නො සිතා බැරි වෙයි. කායික කර්ම විපාක ඇති වන අවස්ථාවල දී මේ පුශ්නය විශේෂයෙන් ම පැහැදිලි වෙයි.

අන් තැන්වල දී මෙන් මෙහි දී ද පුනර්ජන්මවාදයෙහි ගැබ්ව ඇති සදාචාරාත්මක වූත් පායෝගික වූත් කරුණු පිළිබඳ මුද්ධිගෝචර පුශ්නවලට නිශ්චිත පැහැදිලි පිළිතුරු දෙන නිසා, කේසි කියැවීම් වැදගත් වෙයි. කේසි කියැවීම්වලින් පහන එන පිශ්නවලට කවර පිළිතුරු ලැබේ දයි සලකා බලමු. කායික කර්ම විපාකයෙකින් පෙළෙන අයට කිසියම් පුතිකාරයක් නියම කොට ඇති නම් ඒ කිමෙක් ද ? ඔවුන්ගේ සුවපත් වීම පිළිබඳ වී කවර බලාපොරොත්තුවක් තබා ගත හැකි ද ?

කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති හැම කියැවීමෙකින් ම

නිෂ්තිය ව පිළිගැනීම කර්මවාදය පිළිබඳ විශ්වාසය සමග එකට යා යුතුය යන මතයට පහර වදී. හැම තැන ම සංස්ථිත ව ඇති මතය නම් "මේ ඔබගේ කර්මයයි. මේ ඔබ විසින් ඒ ගැන කළ හැකි දෙයයි" යනු ය.

මුල් කියැවීම්වල ඇති සිත් ගන්නාසුලු අංශවලින් එකෙක් නම්, කර්මය පිළිබඳ කියමන්, නො වරදවා ම පුතිකාර සඳහා වූ යෝජනා බවට හැරීමයි. කායික විපාක දක්නට ඇති නිදසුන් බොහොමයක දී පුතිකාරය සඳහා නිශ්චිත බලාපොරොත්තුවෙක් ඇති කරනු ලබයි. කර්ම - ණය වඩා බලගතු වූ අන් නිදසුන්වල දී, උත්සාහයෙන් දියුණුවක් ඇති කර ගත හැකි නමුත් සම්පූර්ණ සුවයක් ලබා ගත නො හැකි බව අවංකව පිළිගනු ලැබේ. ඊළඟට කියැවීම, පුතිකාර කුමය සැකෙවින් දක්වයි.

තිස් හතර හැවිරිදි විදුලි කාර්මිකයාගේ රෝගය මේ පිළිබඳ හොඳ නිදසුනෙකි. වෛදපවරුත් විසින් ඔහුගේ රෝගය සුව නො කළ හැකි බහු පුකාර වූ ස්ක්ලේරෝසිස් නම් වූ රෝගය යයි අන්තිමේ දී හඳුනා ගන්නා ලදී. අවුරුදු තුනක් ඔහුට වැඩ කළ නොහැකි විය. කියැවීමට හෝ ලිවීමට බැරි තරමට හේ අන්ධ වී සිටියේ ය. ඇවිදීමට තැත් කළ බොහෝ අවස්ථාවල දී ඇද වැටුණේ ය. පිළිවෙළින් ආරෝගෘ ශාලා කිපයකට ම හේ පින් ලෙඩකු ලෙසින් බාර ගන්නා ලදී. මේ අතරතුර ඔහුගේ භාර්යාව තමාත්, තම පස් අවුරුදු දරුවාත් නඩත්තු කර ගැනීම සඳහා දෙපාර්තමෙන්තු බඩු ගබඩාවෙක ලිපිකාරියක වශයෙන් සේවය කළා ය. ඔහු පිළිබඳ ජීවිත කියැවීමක් ලබා නො ගත් නමුත් කායික කියැවීමේ දී මේ තත්ත්වය කර්මය නිසා ඇති වූවෙකැයි කියා තිබේ. කෙසේ හෝ බලාපොරොත්තු සුන් කර නොගන්නට දිරි ගන්වා ඇත.

<sup>1.</sup> Multiple Sclerosis

"ඔව්, ශරීරය අප ඉදිරියේ තිබෙනවා" යනුවෙන් සියලු කායික කියැවීම්වල දිවැස් විස්තරය ආරම්භ කිරීමට යොදනු ලබන, සරල වූ නමුත් විශේෂ වූ පාඨයෙන් කියැවීම ආරම්භ <sub>වීය.</sub> "අපට පෙනෙන පරිදි මෙහි තත්ත්වය බොහොම බරපතලයි. ඒත් බලාපොරොත්තු නැති කර ගන්න එපා. ඔබ ඉළිගන්නට සූදානම් නම්, උදව්ව ළඟ ම ඇත."

ඊළඟට එන්නේ ඉතාමත් අලංකාර වූ ද වේගවත් වූ ද පිටු තුනෙක විස්තරයෙකි. පළමුවෙන් ම ඇත්තේ වෛදා ශාස්තීය වචනවලින් කරනු ලබන රෝග විස්තරයයි. ඊළඟට ශරීරයේ ඇති පුනර්ජීවක ශක්ති පිළිබඳ විස්තරයෙක් එයි. ඊළඟට මිනිසාගේ තත්ත්වය කර්මයට සම්බන්ධ බව කියා ඔහුගේ සිතින් සියලු ද්වේශ හා ඊර්ෂාහ ඉවත් කර ගෙන මානසික ආකල්පය වෙනස් කර ගත යුතු යයි අවවාදයකුත් දී ඇත. කියැවීම් කෙළවර වන්නේ සුපරික්ෂිත පුතිකාර නියමයෙකිනි.

අවුරුද්දකට පමණ පසු ව මේ මිනිසා තවත් කියැවීමක් ඉල්ලා ලිපියක් එව්වේ ය. ඔහු භක්තිමත් ව නියමයන් අනුගමනය කළ බවත් ඉක්මනින් ම ගුණයක් දනුණු බවත් එහි කියා තිබිණි. මේ ගුණ ලැබීම දිගට ම මාස හතරක් පමණ පැවැතුණේ ය. ඊට පසුව ශක්තිය පිරිහී රෝගය මුල් තත්ත්වයට පත්වීමක් දක්නට ලැබීණි. දෙවන කියැවීමේ දී ඔහුට පැහැදිලි වචනවලින් ම දෝෂාරෝපණය කර තිබෙන නිසා ඔහු නියමයන්ගේ ආධ්‍යාත්මික පක්ෂයට සැලැකිල්ලක් නො දක්වා භෞතික පක්ෂයට පලැකිල්ල දක් වූ බව පෙනේ.

"ඔව අප කලින් පරීක්ෂා කළ ශරීරය නැවත දැන් අප ඉදිරියේ තිබෙනවා. ශරීරයේ කායික දියුණු වීම් රාශියක් සිදු වී ඇති බව පේනවා. එහෙත් තව හුඟක් බලාපොරොත්තු විය යුතු දේ තිබෙනවා." "කලිනුත් කියා ඇති විදියට මෙය කරුම විපාකයෙක්. වස්තූන් පිළිබඳවත්, අවස්ථා පිළිබඳවත්, සහෝදර මනුෂෳයත් පිළිබඳවත් තම ආකල්පය වෙනස් කර ගැනීම සඳහා මේ ආත්මය විසින් උපාය යෙදිය යුතුව තිබෙනවා."

"කය හරි ගස්සා ගැනීමට සාන්තික උපකුම යෙදූ කාලයේ දී ඒ ගුණ දක්නට ලැබුණා. එහෙත් මේ ආත්මය ආධාාත්මික ගුණ ධර්ම ඉවත ලන තරමට ආත්ම තාප්තියටත් ආත්මාර්ථකාමයටත් ගැනි වී දිගට ම එසේ ම සිටිනවා නම් ද්වේෂයට, දෝහිකමට, අයුක්තියට හා ඊර්ෂපාවට ඉඩ දී ඉවැසීමට, දිගට දුක් විඳීමට, සහෝදර පේමයට, කරුණාවට හා ශාත්ත භාවයට විරුද්ධ ගුණ රඳවා ගෙන සිටි නම් රෝගය සුව චත්තේ නැත."

"මේ ආත්මයට සුවපත් වීමට උවමනා කරන්නේ කුමකටද? තම කායික තෘෂ්ණාවන් මුදුන් පත් කර ගැනීමට ද? ආත්මාර්ථකාමය තවත් වැඩි කර ගැනීමට ද ? එසේ නම් ඔය තිබෙන විදියට ම තිබීම වඩා හොඳයි."

"හිතේත් බලාපොරොත්තුවේත් වෙනසක් තිබේ නම්, මේ ආත්මය ඒ වෙනස වචනයෙන් හා කියාවෙන් පුකාශ කරනවා නම් යෝජනා කරන ලද මේ භෞතික දේවල් භාවිත කරනවා නම්, ගුණ දක්නට ලැබෙනවා ඇත."

"එහෙත් පළමුවෙන් ම ඇති විය යුත්තේ හදවතේ, හිතේ බලාපොරොත්තුවේ, චේතනාවේ වෙනසයි..... ඔබේ ආත්මයත් චේතනාවත් "ශුද්ධ ආත්මයෙන් අභිෂේක කරනු ලබන නාක්" ! ඔබ අත්පත් ව ඇති යාන්තුික උපකුම සියල්ල ම යෙදුවත් සම්පූර්ණයෙන් ම සුවයෙක් ඇති නො වේ. ඔබ මෙය බාර ගන්නවා ද ? නැති නම් ඉවත දමනවා ද ? තීන්දුව ඔබට අයත්ය."

සිත පිරිසිදු කර ගන්නා තාක් යනු අදහසයි.

"ඔබ සකස් වන්නේ නැති නම්, අපේ උදවු ඉවරයි. මේ <sub>කියැ</sub>වීමෙන් අපේ උදවු ඉවරයි."

මිනිසා විසින් තම අදහසුත් ආධාාත්මික පරමාර්ථත් වෙනස් කර ගැනීමේ කොන්දේසිය පිට සුවපත් වීමේ බලාපොරොත්තුව පැහැදිලිව ඉදිරිපත් කොට ඇති බව ඉහත සඳහන් වූ ඡේදවලින් දක්නට ලැබේ. "ඔබට සුවපත් වීමට උවමතා කරන්නේ කුමකට ද" යි කේසි අවංකව අසයි. ඔබේ කායික තෘෂ්ණාවන් මුදුන්පත් කර ගැනීමට ද? එසේ නම් දන් සිටින සැටියෙන් ම සිටීම වඩා සුදුසු ය."

මේ පැහැදිලි කියැවීමෙන් පුද්ගලයකුගේ තාවකාලික සුව පහසුවට වඩා වැඩි දෙයක් දුටු මහා චෛදෳවරයකුගේ සදාචාර ආකල්පය දක්වෙයි. 25,000 කට වැඩි වූ කායික කියැවීම් එකෙක දී වත්, ඒ පුද්ගලයාගේ පාපය කොතරම් දූෂිත වූවත්, කොතරම් නිහීන වූවත්, කේසි, පුතිකාර යෝජනා කිරීමට බෑ කියා නැත. එහෙත් කේසි පරම කාරුණිකයකු වුව ද සදාචාර වශයෙන් හරි ගැස්සීමේ අර්ථයක්, රෝගයෙහි ඇති බව ද රෝගයට මුල් වූ ඒ දුරාචාර හේතුව සකස් කර ගැනීම අවශා බව ද පෙන්වා දීමට ඔහුට බොහෝ විට සිදු විය. ඉහත සඳහන් නිදසුන එබඳු එක් අවස්ථාවෙකි. රෝගයෙකින් පෙළෙන පුද්ගලයා නමා සතුව ඇති හැම උපායෙකින් ම එය සුවපත් කර ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතු ය. ඒ සමග ම අභාපන්තර දුර්චලතාවක් සකස් කර <sup>©</sup>ැතීමට ඉඩක් ලැබී ඇත්තේය යන උපදේශය ද ගත යුතු ය. ස්වභාව ධර්මයේ භාණ්ඩාගාරයටත් නවීන විදපාවේ පුාතිහාර්ය සිදු කරන ඖෂධවලටත් තාවකාලික සුවයක් ඇති කළ හැකි ය.<sub>.</sub> <sup>එ</sup>හෙත් අවසානයේ දී ඒ සියල්ල දුර්වලව සිටී. අන්තිමේ දී නියම සුවය පැමිණිය යුත්තේ ආධාහත්මික වශයෙන් අභාගන්තරයෙනි. එසේ නැතහොත් සුවය වැඩි කලක් නො පවති.

කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති, මේ මතය හෙළි කරන සි<sub>ග</sub> ගණන් නිදසුන්වලින් පහත එන අන්ධත්වයේ නිදසුන ද එකෙ<del>ය</del>ි

"ඔව්, මේ තත්ත්වයට බොහෝ දුරට හේතු වී ඇත්තේ කර්මයයි. අනා පුද්ගලයනට ඇති සම්බන්ධතා පිළිබ<mark>ඳ වූ</mark> ආධානත්මික සද්ගුණ වඩා හොඳින් ඇති කර ගත හොත් <mark>මොහුගේ</mark> රෝගයෙහි ලොකු වෙනසක් ඇති වෙනවා.

අභාපන්තර ආත්මයෙහි සකස් වීම ඇති වන විට මුල ද පෙනීමේ ලොකු වෙනසක් ඇති නොවුවත් ශාරීරික ස<mark>නීපය</mark> බෙහෙවින් දියුණුවනවා ඇත.

කොඳු ඇට වැලෙහින් එමෙන් ම මුවෙහි හා විදුරු මසෙහිත් ඇස්වල තත්ත්වය සමග ලොකු සම්බන්ධයක් තිබේ.

දන් පළමු කොට ම ආධාහන්මික ගුණ පුකට **කිරීමටත්** දෛනික අත්දකීම්වල දී "කිස්තු සංඥා" යෙදීමටත් උත්සාහ කට යුතු ය.¹ සහෝදර පේමයත්, කරුණාවන්, ඉවැසීමත්, දිගව දුක් විදීමත් ශාන්ත භාවයන් පුගුණ කළ යුතු ය."

අස්ථි විකිත්සක පුතිසංස්කරණ<sup>2</sup> ද කළ යුතු ය. විශේෂයෙන්ම 4 වැනි, 3 වැනි 2, වැනි 1 වැනි කොඳු ඇටවලත් 3 වැනි, 1 වැනි, 2 වැනි, 4 වැනි ගෙළ ඇටවලත් සංස්කරණය කළ යුතුය. මේ සංස්කරණය කළ යුත්තේ මෙහි දක්වා ඇති අනුකුමයටය. ඊළගට දත්වලට බලය සපයන ස්නායු කේන්ද්වලට අවධානය යොමු විය යුතු ය. විශේෂයෙන් ම ශීර්ෂ පුදේශ වූවුකාකාරය<sup>3</sup> සමග සම්බන්ධ කරන කන යට පුදේශයෙහි වූ ස්නායු කේන්දවලට අවධානය යොමු විය යුතු ය."

ඉහත සඳහන් නිදසුන් දෙකේ දී ම කියැවීමෙන් කා<sup>යික</sup>

පවිතු හැකීම.

<sup>2.</sup> Osteopathic Adjustments (- ඇට වෙදකමට අයත් සකස් කිරීම)

Mastoid (- නළල් ඇටයට සම්බන්ධ තන පුඩුවක් වැනි කොටසෙකි.)

විජාක තත්ත්වයෙහි වෙනසක් ඇති වීමේ අවශා කොන්දේසිය වශයෙන් සිතෙහි හා චරිතයෙහි වෙනසක් ඇති වීම පිළිබඳව අවධාරණය කරන බව දක්නට ලැබේ. කර්ම විපාකවල බලාපොරොත්තුව ගුණදම් ඉගැන්වීමයි. කර්ම විපාකය බෙහෙතක් වැනි ය. ඒ බව මතක තබා ගත් විට, කර්ම විපාක පිළිබඳව මේ ආකල්පය කොතරම් ස්වාභාවික ද, යනු දක්නට ලැබෙනු ඇත. එහෙත් කර්ම විපාකයෙන් නිවැරැදි කර දෙන පාපය පාථමික මනුෂායන්ගේ මීථා ලබ්ධික පාපය නොවේ. පාපය යන්නෙන් නො දියුණු පාථමික මනුෂායන් අදහස් කෙළේ දෙවීවරුන් හා භූතයන් කෝප කරවා ගැනීමයි. බයිබල් ගරුක දේව ධර්මඥයන් දෙන අර්ථයෙන් ද එය පාපයෙක් නොවේ. වික්ටෝරියානු හෝ පියුරිවානු! ආචාර ධර්මවල ඇති අර්ථය ද එහි නැත. එය පාපයක් වනුයේ මනෝවිදයාත්මක අර්ථයෙකිනි. එය පොදුවේ හඳුන්වා දිය හැක්කා වූ ද ලෝක නියාමයකට පොදුවේ යටත් වන්නා වූ ද පාපයෙකි.

මූලික වශයෙන් මේ අර්ථයෙන් පාපය වන්නේ ආත්මාර්ථකාමය හෝ පෞද්ගලිකත්වයයි. ආත්ම - පුණනය බොහෝ රූප ගනි. එය අනිකකුගේ චේතනාවට හෝ ශරීරයට විරුද්ධව කෙරෙන අපරාධයක් විය හැකි ය. එසේ ම එය අතිසේවනය නිසා හෝ අසේවනය' නිසා හෝ තමාගේ ශරීරයට විරුද්ධව කෙරෙන අපරාධයක් ද විය හැකි ය. එය මානය හෝ අහකොරය හෝ විය හැකි ය. මේ වැරදි වර්ග සිදුවන්නේ එක් මූලික වරදක් නිසා ය. එක් මූලික ම්ථානවබෝධයක් නිසා ය. එක් පුධාන අමතක වීමක් නිසා ය. නියම මිනිසා නම්, ආත්මය මිස ශරීරය නොවේ, පාපය ඇති වන්නේ මේ තත්ත්වය අමතක කිරීමෙනි. තමා ශරීරය යයි සිතා ගැනීමෙන් මෙය සිදු වේ.

<sup>&</sup>lt;sup>1,</sup> 104 පිට බලන්න

<sup>2.</sup> මේය තරමක් දුරට කාමසුබල්ලිකානුයෝගයට හා අත්තකිලමථානු <sup>ල</sup>ග්ගයට සමාන යයි කිව හැකි ය.

මිනිසා විසින් සටන් කළ යුත්තේ ශරීරය ආත්මය යයි වරු<mark>වා</mark> ගැනීමේ මිරිගුවට විරුද්ධවයි. ඒ මිරිගුවට විරුද්ධව සටන් කි<mark>රීම</mark>ට ඇති ඒකාන්ත මාර්ගය නැතැයි කීමේ මාර්ගය නොව ත<mark>මා</mark> ආත්මය වශයෙන් අඳුනා ගැනීමේ මාර්ගයයි.

මේ ආත්ම සංඥාව ලබා ගැනීමෙන් කිස්තු සංඥාව ඇති වේ. ඉහත සඳහන් කළ නිදසුන්වලින් ද කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති කායික කර්ම විපාක පිළිබඳ වෙනත් බොහෝ නිදසුන්වලින්ද සුවය සඳහා පළමුවෙන් ම නියම කර ඇත්තේ ආතුරයා විසින් කිසියම් පුමාණයෙකින් මේ කිස්තු සංඥාව ඇති කර ගැනීම බව පෙනේ.

කෙසේ හෝ කිස්තු සංඥාව යන්න තනිකර කිස්තියානි ගුණයෙක් නො වේ. කිස්තු යන්න යේසුස් නම් වූ මිනිසාගේ නාමය නොවන බව මතක තබා ගත යුතු ය. කිස්තුස් යන වචනයේ හුදු වචනාර්ථය ශුද්ධත්වයට පත් වූ තැනැත්තා යනුයි. එහි ගුඪාර්ථය නැතහොත් මනෝවිදපාත්මක අර්ථය මිදුණු නැතහොත් පිරිසිදු වූ සිත යනුයි. ශ්‍රී කෘෂ්ණ හා බුදුරජාණන් වහන්සේ මේ කිස්තු සංඥාව ඇත්තේ යයි අපට ඇදහිය හැකිය. ලෝකයේ සෑම තැන ම සිටින මනුෂයෝ නො පැහැදිලි අවුල් සහිත ආකාරයෙකින් නමුත් මේ සංඥාව ඇති කර ගැනීමට දඟලති. ඔවුන්ගේ ආචාර්යවරයා, කවරකු වුවත් ඒ සංඥාවේ දකට වීමට කවර නමක් දුන්නත් එය කාරණයෙක් නොවේ.

කේසි කියැවීම්වල දී කිස්තියානි සම්පුදායේ වාග් වාව**හාර** යෙදී ඇති බව සතප ය. මෙහි හේතුව විය හැක්කේ කේසි. කිස්තියානි ලබ්ධිය තුළ හැදී වැඩි තිබීමයි. ඔහුගේ උඩු සිම

වාරිජෝව එලෙ බින්තෝ - ඕකමෝකන උඛහනො පරිඑන්දතිදං චිත්තං - මාරධෙයනං පභාතවේ (-ස්වකිය ජල තමැති ශෘහයෙන් උඩට ගෙන ගොඩ දමන ලද මාඑවකු <sup>ලෙන්</sup> මේ සිත මාරයාගේ විෂය (සංසාරය) අත හරින්නට දඟලයි.)

<sup>1.</sup> ධම්ම පද :

කිස්තියානි උපමා රූපකවල හා මතවල ගිලී පැවැත්තේ ය. මෙසේ සම්මෝහනිදුාව තුළ වූ කේසිගේ යටි සිතේ හැම කියමනක් ම ඉහත කී තිරය තුළින් රිංගා ආවේ ය. කේසි බෞද්ධ රටෙක උපන්නා නම් ඔහු තම ඥානය ඒ සංස්කෘති පරිසරයට ගැළැපෙන්නට සකස් කර ගෙන බොහෝ සෙයින් බෞද්ධ වූ වාග් වාචහාරයක් භාවිත කරනු ඇතැයි සිතිය හැකිය. එහෙත් කියා ඇති මේ විශේෂ කුමය, ඔහු කියා ඇති දෙය පුයෝජනයට ගැනීමට බාධකයක් නොවිය යුතු ය.

නිදසුනක් වශයෙන් කොඳු ඇටයේ කාශයෙන් පෙළුණු මිනිසකුට දුන් උපදේශයෙක් පහත එයි.

"මේ තත්ත්වයෙහි ආරම්භය ඔබගේ ආත්මයෙහි සිදු වූවක් බව මතක තබා ගන්න. මෙය කරුම රෝගයෙකි. මෙයට හොඳම පුතිකාරය ලබා ගත හැක්කේ නියාමය සම්පූර්ණ කිරීමෙන් හේතු එල නියාමය ඉවත් කොට පුසාද නියාමය පිහිටුවා ලූ උත්වහන්සේ ගෙන් ය. මෙසේ මේ ආත්මය, නියාමය ද සතායද ආලෝකය ද වූ උන්වහන්සේගේ පිහිට ලබා ගත යුතු ය."

මෙහි සඳහන් වන "පුසාද නියාමය" කිස්තියානි ලෝකයේ හෙවත් "යේසුස් කිස්තුන් ගැන අදහන්නවුන්ගේ" විශේෂ ඉණසෙක් නොවේ. කිස්තියානියකු විසින් මෙන් බෞද්ධයකු විසින් ද හින්දුවකු විසින් ද මහම්මදිකයකු විසින් ද එකසේ පීසාදය ලැබිය හැකි ය. "නියාමය, සතාපය හා ආලෝකය" යන වචන සාමානාපයෙන් කිස්තියානීන් විසින් යේසුස්තුමාට යොදන වචන ය. එහෙත් නියාමය හා සතාපය යන වචන අනාප ශුෂ්ඨ ආගමික ශාස්තාවරුනට ද උන්වහන්සේලාගේ ධර්මයට ද යෙදිය. හැකි ය. ආලෝකය සතාපයේත් දෙවියන් වහන්සේගේත් රීත්වහන්සේගේ ශුද්ධ වූ පුකට වීමේත් සංකේතය වශයෙන් සිර්ව සාධාරණ ය.

එසේ ම "ඔබගේ ආත්මය ශුද්ධාත්මයෙන් අභිෂේක කරනු ලබන තාක්" යන, බහුපුකාර ස්ක්ලේරෝසිස් ' රෝගයෙන් පෙළුළු රෝගියා පිළිබඳව යොදා ඇති ව්‍යවහාරය ද නියම කිස්තියාති එකෙකි. එහෙත් එහි ඇති අර්ථය එනම් තමාගේ දිව්‍යත්වය අවබෝධ කිරීමෙන් පසුව එන නව ජීව පුවාහය යන්න ලෝකයේ ඇති, යෝග භාවනා ගැන ඉගැන්වෙන සියලු ආගම්වල දී නාතා පුකාර උපමා රූපකවලින් පුකාශ කර තිබේ. මෙසේ කේසි කියැවීම්, කිස්තු - සංඥා ගැන කියන විට සිදු වන්නේ කිස්තියාති සම්පුදාය යෙහි ඇති වූ අයට හොඳට ම පිළිගත හැකි වචනය යෙදීමයි. කෙසේ හෝ මේ වචනයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ, තවත් නොයෙක් නම් යෙදිය හැකි මානසික තත්ත්වයෙක් හෝ අවස්ථාවෙකි.

අධපාත්ම සංඥාව හෙවත් කිස්තු සංඥාව ලබා ගැනීම පුසාද නියාමයයි. එයින් කර්ම විපාක විදීම දිය කර හරිනු ලැබේ.<sup>2</sup> යේසු තුමාගේ වචනවලින් කියනවා නම් අධපාත්ම සංඥාව "නියාමය සපුරා ලයි" එයින් කියැවෙන්නේ ඒ නිසා මුල් කර්මයේ හේතුව වූ වරද නැති කෙරෙන බවයි. එය යේසුතුමා කියනවා ඇත්තේ මෙසේ ය: "මා එන්නේ අධපාත්ම සංඥාවෙන් නියාමය කියාවේ යොදවන හැටි ඉගැන්වීමට මිස එය විනාශ කිරීමට නොවේ."

එහෙත් මේ සංඥාව සම්පූර්ණයෙන් ඇති කර ගැනීම දුෂ්කරය. ඒත් කියැවීමෙකින් මෙසේ කියැවේ. "දේව ශක්ති සංඥාවට කෙටි පාරක් නැති බව මතක තබා ගන්න. එය ඔබගේම විඤ්ඤාණයේ කොටසෙකි. එහෙත් එය සරල පාර්ථනා මාතුයෙකින් ලබා ගත නො හැකි ය. ඒ පිළිබඳ හුදු උවමනාවෙක් හා බලාපොරොත්තුවෙක්, බොහෝ විට ඇති වේ. එපමණෙකින් එය ලබාගත නොහැකි ය. ඒ සඳහා මානසික කියා මාර්ගයෙකින්

 <sup>1. 146</sup> පිට
 2. කර්ම සෂයකර ඥානය ගැන සිතත්ත.

ආධාාත්මක සතායේ කියාවට නැඟීමක් තිබිය යුතු ය. දර්ශන දකින්නන් ද සංඛාහ තේරුම් කරන්නන් ද තාරකා පාඨකයන් ද කුමක් කිවත් අධාහත්ම විදහාවෙහි කෙටි පාරවල් නැත. ඉනිසුනට කොතෙක් පෙළඹීම් තිබුණත් මේවායින් පමණක් ඓතනාව පාලනය නොවේ. ජීවිතය උගත හැක්කේ ආත්මය තුළිනි. එය කියා පෑ යුත්තෙක් නොවේ. එය උගත යුත්තෙකි."

නෑ බෑ නොකියා සිටීම, භාවනාව, යාව්ඤාව, ආගමික ඉන්ථ ඉගෙනීම සද්ගුණ පුගුණ කිරීම, සමාජයට සේවය කිරීම යන මේවා අමුතු සංඥාවක් ලබා ගැනීම සඳහා කියැවීම්වලින් නිතර හොඳ යයි නියම කර ඇති දේ ය. එහෙත් නියම අභිවෘද්ධිය යාන්තුික වශයෙන් ඇති කර ගත නො හැකි ය. හදවත අවශා පමණට මෘදු කර ගෙන නැති නම් මේ පුගුණ කිරීම් නිෂ්ඵල වනු ඇත. නියම පරිතපාග චේතනාවෙන් තොර නම්, ඒවා ඒකාන්තයෙන් ම නිෂ්ඵලය. හික්මවීම් වශයෙන්, ඒවායේ වටිනාකමෙක් ඇත. යෝජනා කිරීම් වශයෙන් ඒවායේ පුතිඵල ඇත. ඒවා ආත්මය නියම මඟ තබයි. එහෙත් බාලාංශ අවස්ථාවේ සිටින අපුමාණ ආත්ම වහා ම උසස් විදහලයකට යැවීමට ඒවාට බැරි ය. සියලු මනුෂායන් එක් ජීව්ත කාලයක් තුළ දී සකල සත්ත්වයන් කෙරෙහි පහළ වූ මහා මෛතිය ඇති කර ගැනීමට තරම් ආධාහත්මික වශයෙන් දියුණු නැත. කිස්තු-සංඥාවේ සාරය එබඳු මෛතුීයයි. කර්ම ණයෙන් නිදහස ලබා <sup>ම</sup>දන්නේ ඒ මෛතුියයි.

සන්ධි ඉදිමිමේ රෝගයෙන් පෙඑණු තරුණයා සම්බන්ධ සිද්ධියේ දී ඔහුට මෙය ඇති කර ගත නොහැකි බව, (කේසිගේ) , "තොරතුරු මූලාශුය" දන සිටි බව පෙනේ. ඒ නිසා කේසි, ඉත්දිය පද්ධතියෙන් සියලු හැකි කම් දන්නා වූ ද බොරු <sup>ඛලා</sup>පොරොත්තු වලින් තම රෝගියා නොමඟ නො යවන්නා සි ද වෛදාවරයකුගේ අවංක භාවයෙන් මෙසේ කියයි. "සහනයක් ඇති කර ගත හැකි නමුත් සම්පූර්ණ සුවයක් ඇ<del>ති</del> කර ගත නොහැකි ය."

එහෙත් ඔහු, කරුණු එතෙකින් අත හරින්නේ නැත. මෙලි දීත් තවත් මෙබඳු නිදසුන්වල දීත්, හේ කායික පුතිකාර කුම යෝජනා කරයි. මෙසේ සම්පූර්ණ සුවයක් ලබා ගත හැකි වූවත් නැතත් ආතුරයාට ඔහුගේ පීඩාව යටපත් කර ගැනීම සඳහා කියාත්මක උත්සාහයක් ගැනීමට උපදෙස් දෙනු ලැබේ. ඒ කියා මාර්ගයේ දී උගන්නට ලැබෙන ඉවැසීම, ධෛර්යය, ස්ථිරත්වය හා නිහතමානීත්වය ආදී අන් සියලු සද්ගුණත්, කර්ම ණය ගෙවීමට අවශා සද්ගුණ දියුණුවට උපනිශුය වශයෙන් හෝ හේතු වේ. ඒ නිසා කර්ම විපාක කෙරෙහි නිෂ්කිය ආකල්පයක් දියුණු කරනු වෙනුවට කියැවීම්වලින් වේගවත් සපුාණ කියාකාරීත්වයකට ධෛර්ය ලැබෙන බව පැහැදිලි ය.

මේ පුතිකාර කුමයේ ඇති තවත් වැදගත් අංශයෙක් නම් පුද්ගලයනට ඔවුන්ගේ දියුණු වීම තත්ත්වයට අනුව උපදෙස් දිය යුතු බව කේසි දන සිටීමයි. මානසික පුතිකාර තේරුම් ගැනීමට අසමර්ථ වූ ද ඒවාට විරුද්ධ වූ ද පුද්ගලයනට තනි කර මානසික පුතිකාර කුම යෝජනා කර නැත. ඇලෙක්සිස් කැරල් නම් විදහාඥයාගේ Man the Unknown හා The Voyage to Lourdes යන පොත්වල ඇති සාක්ෂපයට අනුව, තද ආගමික භක්තියක් ඇති බොහෝ පුද්ගලයන් ලූර්දු පුරයේ වන්දනා ස්ථානය ළඟ දී පිළිකාවලිනුත් තවත් අසාධා සේ පෙනෙන රෝගවලිනුත් සුවය ලබා ඇත. මේ සුවපත් වීම් සනා යයි පිළිගත්තත් එතරම් ශුද්ධාවක් නැති, එබඳු මානසික ආකල්පයක් හා කායික පක්ෂයට ශාප කිරීමට තරම් සූදානමක් ද නැති පුද්ගලයන් පිළිබඳව එබඳි සුවපත් වීම බලාපොරොත්තු වීමට කිසි ම ඉඩෙක් නැත.

කේසිගේ කායික කියැවීම් රාශියක් තුලනාත්ම<sup>කව</sup> හැදෑරීමේ දී ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ විශ්වාසවල තරාතිරම <sup>කේසි</sup> හැම විට ම පිළිගෙන ඇති බව පැහැදිලිව දක්තට ලැබේ. විශේෂ රෝග බොහොමයෙක දී ඇතැම් පුද්ගලයනට අදහසක් යෝජනා කිරීම් මාතුයෙකින් සුවයක් ලබා ගත හැකි බව පැහැදිලිය. යෝජනාවේ පුදුම බලයත් යටි සිතේ කීකරුකමත් එබඳු ය. එහෙත් ඒ රෝගයේ ම අන් නිදසුන්වල දී ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ අවිදහව, සැකය හෝ කිසියම් භෞතික දෘෂ්ටියෙක තදින් ගිලීම යන කරුණු නිසා ඒ කුමයෙන් ම සුවයක් ලබා ගැනීමට නොහැකි වූ බව පෙනෙන්නට තිබේ. ඔවුනට කායික පතිකාර නියම කිරීම වඩා හොඳ බව කේසි පිළිගෙන තිබේ.

මහා යෝගියකුගේ හක්තිමත් ශිෂායකු පිළිබඳ ව හින්දු ආචාර්යවරුන් විසින් කියා ඇති පුරාණ කතාන්තරයක් මෙහි දී සිහිපත් කිරීම සුදුසු ය. පුාතිහාර්ය කිරීම පිළිබඳ මූලික උපදේශ මේ ශිෂායාට දෙන ලදී. මේ දසුෂ ශිෂායා විවේකී ව කල් යවා අවුරුදු දහයකට පසු ව තම ආචාර්යවරයා වෙත පෙරළා ආවේය. "ඔබ පසු ගිය අවුරුදුවල දී කුමක් කරමින් සිටියා ද " යි යෝගියා සාදරයෙන් ඇසුවේ ය. "ජලයේ ඇවිදිය හැකි සේ මගේ මනස පාලනය කර ගන්නට උගත්තෙමැ" යි ශිෂායා තරමෙක ආඩම්බරයෙකින් යුතුව කීයේ ය. "මා පුිය දරුව, ඔබ නිකරුණේ කාලය නාස්ති කර තිබේ. ඔරුකාරයාට පැන්ස දෙකක් දී එගොඩට යන්නට පුළුවන් බව දන්නේ නැද්ද" යි යෝගියා කනගාටුවෙන් ඇසුවේ ය.

ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ මානසික බල වගාවට කැප වූ මනුෂා වර්ගයක් විසින් කියා ඇති මේ කථාවෙහි රෝග ප්තිකාරය පිළිබඳ සියලු කායික උපායවලට විරුද්ධ වන අය · විසින් ගැඹුරින් සලකා බැලිය යුතු වූ වාවෙහාර ඥානයෙක් <sup>ඇත</sup>. තනිකර මානසික පුතිකාරයක් ලබා ගැනීමට උත්සාහ <sup>ගැ</sup>නීම පුශංසා කටයුතු වූ ද දිරි ගන්වනසුලු වූ ද එකක් බව සහතිකයි. කිස්තියානි විදහව¹, ආගමික විදහව², ඒකතාව³ හා එබඳු අධහත්මවාදී වහාපාර, මනස බොහෝ රෝගවල මූලය බවත් ඒ නිසා ම බොහෝ පුතිකාරවල ද මූලය වන බවත් මහජනයාට අවබෝධ කරවීමට බොහෝ කටයුතු කර ඇත. කෙසේ හෝ රෝගය මානසික මූලයෙකින් ඇති නොවන අවස්ථා ද ඇති බවත් රෝග මූලය කුමක් වුවත් කායික පුතිකාරය මානසික පුතිකාරයට වඩා යහපත් වන අවස්ථා ද ඇති බවත් චිත්ත කාය චිකිත්සාවේ⁴ දී පිළිගෙන ඇති පරිදි අධහාත්ම විදහාවේ දී පිළිගැනීම සුදුසු ය.

කේසිගේ පුතිකාර කුමයේ තුබූ තවත් වැදගත් අංශයෙක් නම්, අන්තිමට බලන විට එක් පුතිකාර කුමයක් තවත් පුතිකාර කුමයකට වැඩියෙන් ආධාහත්මික යයි නොපිළිගැනීමයි. සියලු පුතිකාර කුමවලට එක් දිවාමෙය පුභවයෙක් ඇත.

තද පිට රුජාවක් තුබූ එක් ස්තියක් තමා විසින් ලබා ගත යුත්තේ කායික සංස්කරණ ද නැතහොත් ආධානත්මික පුතිකාර දැයි වීමසුවා ය. කියැවීමෙන් ඇගේ පුශ්නයට පිළිතුරු ලැබුණේ මතු දක්වෙන අයුරිනි;

"මෙයින් වැඩි හරියක් මානසික වශයෙන් යටපත් කර ගත හැකි ය. එහෙත් වෙනස් කම් ඇති වන හැටියට ඒවාට මුහුණ දිය යුතු ය. වේදනාව ඉතා අධික නම් ශාරීරික අවශාතාවට සරිලන සංස්කරණයක් හෝ පුතිකාරයක් ලබා ගන්න. ශාරීරික හා මානසික පුතිකාර අතර නියම වෙනසෙක් නැත. කොයි පුතිකාර කුමයේ දීත් යහපත ලැබෙන්නේ එක ම පුභවයෙනි. සමහර පුද්ගලයන් සිතන්නාක් මෙන් ඒවා පරස්පර විරෝධී නොවේ.

<sup>1.</sup> Christian Science 2.Religious Science

Unity (මේ තුන ම භෞතික පක්ෂය ගැන නොසලකන අාගමික වසාපාරය)

<sup>4. 101</sup> පිට බලන්න.

ස්වාමින් වහන්සේ සියලු මිනිසුන් සුවපත් කෙළේ එක් <sub>ආකාර</sub>යෙකින් ද ? සමහර අයට උන් වහන්සේ යාන්තික උපකුම <sub>නො</sub>යෙදු සේක් ද ? අනෳයනට දහම් පණිවිඩය යවන්නට යයි <sub>නොකී</sub> සේක් ද ? තවත් සමහරුනට නිකම් ම කට වචනය <sub>නොයෙදු</sub> සේක් ද? මේ පුථම මූල ධර්මය, මේ පුහිෂ්ඨාව, මතක <sub>තබා</sub> ගන්න, ඔබේ දෙවියන් වහන්සේ එක් කෙනෙක් ම ය.

ඒ නිසා කාය මනස් හා ආත්ම යන හැම ක්ෂේතුයෙක ම ඒ ඒකත්වයට සරිලන පදමෙක් ඇත. හැම අංශයෙක ම ඊට අයත් ගුණ හා සීමා ඇත. පූර්ණ ඒකත්වය ඇත්තේ උන්වහන්සේ කෙරෙහි ය.

අවුැරුදු 10 ක් තිස්සේ සන්ධි ඉදිමීමෙන් පෙළුණු පුවත්පත් කරුවෙක් පීට්ස්බර්ග්හි වී ය. ඔහු කායික පුතිකාරවලට වැඩියෙන් පුය කෙළේ ආධාහත්මික පුතිකාරවලට ය. ඔහුගේ රුධිර ධාවනය හා මල පහවීම අධික කිරීමට ජල විකිත්සක තුමත් ¹ පාරජාම්බුල කි්රණ පුතිකාරත් ² නියම කරන ලදී. ඔහුට මෙසේ කියා තිබේ.

"ලබා ගත හැකි හැම සුවයෙක් ම ඇත්තේ ඔබ තුළ ය. හැම සුවයෙක් ම එන්නේ දිවාත්වයෙනි. ඔබගේ රෝග සුව කරන්නේ කවරෙක් ද ? ජගත් සම්පාදනයේ මූලයයි.

මේ හැම පුභවයෙක් ම එන්නේ එක් මහා පුභවයෙකිනි. යෙදීම්වලින් සිදුවන්නේ ශරීරයේ පරමාණු පුබුද්ධ කිරීම පමණි. හැම සෛලයක් ම පූර්ණ විශ්වයක් බඳු ය.

ශරීරයක් කෙරෙහි කිුයාත්මක වන බලපෑම් ඖෂධයෙන් භෝ යාත්තික උපකුමවලින් හෝ ජල චීකිත්සාවෙන් හෝ වෙන, <sup>මො</sup>න ම දේකින් හෝ ආවත් ඒ එන්නේ එක් මහා පුභවයෙකිනි. ඒ මහා පුභවය නම් ජීවයයි.

Hydrotherapy treatments (\* ජලය භාවිතයෙන් කෙරෙන පිළියම් විශේෂයක්)

Ultraviolet ray treatments (\* ඇසට නොපෙනෙන කිරණ වර්ගයක් යොදා කරන පිළියම් විශේෂයෙක්.)

කේසිගේ විකින්සක දර්ශනවාදය සම්බන්ධයෙන් තවත් එක් කරුණක් සදහන් කළ යුතුව ඇත. පරම වූ අර්ථයෙකින් බලන විට හැම කාර්ය කාරණ සම්බන්ධයක් ම ඇත්තේ, දෙවියන් වහන්සේ ගේ වේවයි, මිනිසාගේ වේවයි සිතෙක ම ය. එහෙත් අප භෞතික දවායේ බෙහෙවින් ගිලී ගිය ලෝකයෙක වාසය කරන නිසාත්, අනේක ආත්ම සමූහවලත් අනේක වහපාර මාර්ගවලත් මැදි වී සිටින නිසාත් අපට විවිධ කාර්ය කාරණ සම්බන්ධතා මට්ටම්වලින් පුයෝජන ගත හැකි ව ඇත. එසේ ම ඒවා ද අප කෙරෙහි බලපායි.

නිදසුනක් ගනිමු. අපි හෝටලයකට ගොස් පිඑණු කිරී යෙදු කෑමක් ගත් නිසා කුණු කිරි විෂ වීමෙක් අසනීප වූවා යයි සිතමු. ඇතැම් මනෝ විගාහකයන් හා ආධානත්මක චින්තකයන් මේ රෝග මානසික හේතුවක් නිසා ඇති වූවෙකැයි කියනු ඇත. සමහර විට මේ රෝගය ජීවිතයේ ඇති කිසියම් තත්ත්වයක් සිතින් ඉවත ලීමෙක පුතිඵලයක් ලෙස ඔවුනට පෙනෙනු ඇත. ඔවුන්ගේ තර්කය දිගට ගෙන ගියහොත් අපට බැස ගන්නට සිදු වන යුක්ති සහගත නිගමනය නම් ඒ හෝටලයේ ඒ කෑම තොගය කෑ 250 කට අධික වූ සෑම දෙන ම ඒ මානසික පුතික්ෂේපයෙන් යුතු ව සිටි බව ය. ඔවුන් ඒ හෝටලයට ගියේ සමහර විට යටි සිතේ බලපෑම් නිසා වමනය ඇති වූයේ ඇයි ද යන්නට නිදහසට කරුණක් ලබනු සඳහා විය හැකි ය.

ජීවිතයේ දී අපට සිදුවන ඉතා කුඩා දේවල් පවා සිදු වන්නේ මානසික හේතු නිසා ම යයි කියනවා නම් අපට සිදු වන්නේ එබඳු නිගමනයකට බැසීමට ය. සමහර විට <sup>මේ</sup> නිගමනය කොතරම් දුරස්ථ සේ පෙනුණත් හරි යන්නටත් ඉඩ තිබේ. කේසි කියැවීම්වල සාක්කිවලට අනුව, මේ ලෝක<sup>යේ</sup> බොහෝ සිද්ධි අදෘෂ්ට බලයක් නිසා සිදු වන බව පෙනෙයි. ඒ

<sup>1.</sup> Analysts.

<sub>නිසා</sub> ඉහත සඳහන් නිගමනය සතා වන්නට බැරි යයි අපට <sub>කිව නො</sub> හැකි ය. ඒ කෙසේ වෙතත්, 250 කට වැඩි දෙනකුට කුණු වූ දුවා පුයෝජනයට ගත් බක්කරයකුගේ නො සැලකිල්ල <sub>නිසා</sub> හෝ මුදල් කෑදර කම නිසා හෝ දුක් විඳින්නට සිදු වූවා <sub>අයි</sub> සිනීම වඩා සහේතුක ය. කුණු වූ කිරි යොදයේ **ති**බූ විෂ සහිත වූ රසායනික දුවා ඔවුන්ගේ ආමාශය තුළ වූ දුවා **කෙරෙහි** බලපාන්නට ඇත. මේ සිද්ධිය හුදෙක් කායික මට්ටමෙහි දී සිදු <sub>වත්තෙකි</sub>. මනුෂායන් වශයෙන් අද අප ජීවත් චන්නේ <del>භෞතික</del> <sub>ලෝක</sub>යෙක ය. මේ ලෝකයෙහි දී රසායනික වූ ද ජිව විදහත්ම<mark>ක</mark> වු ද යාන්තික වූ ද සාමාජික වූ ද ගෝතික හා ආර්ථික වූ ද බොහෝ නියාම ධර්ම අප කෙරෙහි බලපායි. ඒවා<mark>යින් අපට</mark> භානි නො කළ හැකි තත්ත්වයක් ලබා ගැනීමට වැඩියෙන් පෙට ඒ පිළිබඳව කළ හැකි යමක් නැති බව පිළිගැනීම වඩා තාත්වික වූ ද වඩා පළල් වූ ද මතය බව පෙනේ. මේ නිසා කේසි, තනිකර කායික වූ තත්ත්වයකට හොඳ යයි කීවේ තනිකර කායික වූ පුතිකාරයෙකි. විෂයට සාමානෳ විෂ නාශකයෙක් හොඳ ය. තැල්මට තැවීම හොඳ ය. හොඳ දේශගුණයක් ලැබීමට කළ යුත්තේ වෙන පුදේශයක වාසයට යෑම ය.

විදියෙක දී වැටී අතක් කැඩෙන්නේ කවර හෙයින් ද ? මානසික වෛදා විදහාඥයන් විසින් හා චිත්ත කාය චිකිත්සක <sup>විශේ</sup>ෂඥයන් විසින් පුමාණවත් ව පෙන්නා ඇති ලෙසින් 'අත්තරාය පුවණතා' චිත්ත ගතියක් හෝ පුමාණ පුද්ගල ගතියක් හෝ නිසා ද?

වැටීමට හේතු වූයේ, කැඩුණු පදික වේදිකාවක් හෝ <sup>තොසැ</sup>ලැකිලිමත් කොල්ලකුගේ නෙරා ගිය බයිසිකල් රෝදයක් <sup>හෝ</sup> විය හැකි ය. ඊට වඩා සංකීර්ණ වූ හේතුවක් එහි <sup>තො</sup>තිබෙන්නට පුළුවන. එසේ නම් අභාන්තර හේතුවක්

l. "accident - prone" temperament (අනතුරට නැමුණු ගතිය.)

සෙවීමට ආත්මය පරීකෂා කළ යුතු නොවේ. කොයි හැටි වුව<mark>ත</mark>් යෝජනා කිරීම, සහතික කිරීම¹ සිතින් මවා ගැනීම² යාඑඤා කිරීම, ඇදහීම යන මානසික උපකුම, ඇට බිදීමේ හේතු<u>ව</u> කුමක් වුවත් සන්ධි වීම ඉක්මන් කරයි.<sup>3</sup> මෙසේ වීමට ඇ<mark>ති</mark> චිත්ත කායික හේතු අප තව ම හරි හැටි දන්නේ නැත. එහෙ<mark>ත්</mark> නිදන කේසි විසින් පවසා ඇති සිතුවිල්ලක් සිහියට ගැනීම සුදුසු ය. "නිතර ම ලෝක නිර්මාණයේ දී පවා අහඹු සිදු වේ." මේ ගුඪ වාකෂය, සිදු වන හැම දෙයක් ම කිසියම් තනි හේතුඑල වාදයකට පවරා දීමෙන් අප වළක්වා ලීමට සමත් විය යුතු **ය.** 

කේසි කියැවීම්වල එන කායික පිළියම් කුම, හේතුඑල<mark>වාදය</mark> පිළිබඳ අදහස්වලින් තොර ව තනිකර ගත්තත් සිත් අලවනසු<mark>ලුය.</mark> කර්ම විපාක රෝගවල දීත් කර්මය ගැන කිසි ම සඳහනක් නොකළ රෝගවල දීත් එක සේ නියම කරන ලද මේ පුතිකාර කුම වෙන ම ගෙන හැදෑරීමට සුදුසු ය. වෛදාඃවරයකු සෙ<mark>යින්</mark> මේ "තොරතුරු මූලාගුය" ද පුතිකාර කුම තෝරා ගැනී<mark>මේ දී</mark> අතිශයින් සර්ව සංගුාහක වී ඇත. කියැවීම්වලින් නියම කොට ඇති පුතිකාර ලැයිස්තුවට ආහාරය, ව්යායාමය, ඖෂධය, විටැමින් වර්ගය, ශලෳකර්මය, පලා වර්ග හා පලා වර්ග මිශුණය, සම්බාහනය⁴, අස්ථීචිකිත්සාව, ජල චිකිත්සාව, විදුදුත් චිකිත්<mark>සාව</mark> හා රේඩියෝ ඇක්ටීව් උපකරණය<sup>5</sup> හා වෙට් සෙල් උපකරණ**ය**් යයි නම් කරන ලද උපකරණ ද ඇතුළත් ය.

අවසානයට සඳහන් කරන කුම දෙක<sup>7</sup> එක් විදියෙ**කින්** කේසිගේ ම නිපැදවීම් ය. ඒවා තනා ගැනීමට කේසිගෙන් උපදෙස් ලැබුණේ නො ඉල්වන ලදුව ය. පසුව සිය ගණන් රෝගවල දී ඒවා භාවිතයට ගන්නට නියම කරන ලදී.

I. Affirmation

<sup>2.</sup> Visualisation

<sup>3.</sup> මැතිරීම ගැන සිතන්න.

<sup>4. &</sup>quot;මසාජ්" කිරීම

Radio-active appliance
 Wet-cell appliance

<sup>7.</sup> රේඛියෝ - ඇක්ටීව් උපකරණය හා වේට්සෙල් උපකරණය යන දෙක.

අස්ථි-විකිත්සාවේ ඇති රෝග නාශක හා නිවාරක අගයන් නිතර අවධාරණය කර තිබේ. ළදරු ඇස් ගායේ සිට දාරක පුසුතිය තෙක් වූ විවිධ ආබාධවල දී මේ භාවිතයෙන් පුදුම පුතිඵල ලැබුණු බව වාර්තා වී තිබේ.

තවත් මෙබඳු අමුතු පුතිකාර කුම කේසි කියැවීම්වලින් මතු වී ඇත. උගත් වෛදාවරුන් විසින් බලාපොරොත්තු තබා ගත නො හැකි යයි ඉවත ලන ලද රෝගීන් සම්බන්ධයෙන් ඒ පුතිකාර කුමවලින් ලැබුණු පුතිඵල පිළිබඳ සාඎා පරීඎ කොට ඉදිරිපත් කිරීමත් විවිධ රෝගයන්හි දී කරන ලද පුතිකාරයන්ගේ පුධාන ලඤණ මතු කර ගැනීමත් වෛදා විදහා විෂයෙහි ලබන ලද හික්මීමක් ඇති සුදුසු පරීක්ෂකයකු විසින් කළ යුතුව ඇති කාර්යයෙකි.

මෙතෙක් අප විසින් පරීකෂණයට පාතු කළ කරුණුවලින්, යෝජනා කෙරෙන නව මහා විකිත්සා දර්ශනවාදයෙකත් මිනිසා පිළිබඳ ඒකාබද්ධ නව මහා විදහාවෙකත් දළ සටහනෙක් ඇත. මිනිසා වනාහී කයය, මනසය, ආත්මයය යන මූලික අංශ තුනෙකින් තැනුණු ඒකකයක් බව පෙනේ. මිනිසාගේ මේ ව්විධාංගය දිවහත්වයේ තින්ව ස්වභාවයෙන් 2 ලැබුණාක් බඳු ය. තව ද ඒ තුන මිනිසා විසින් ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ දියුණු කරන ලද වෛදහ විදහව, මනෝ විදහව හා ආගම යන මහා ඥානකායනුයෙහි පිළිබිඹු ව ඇත. මේ ශාඛාතුය මෙතෙක් ගමන් කොට ඇත්තේ වෙන් වූ ද බොහෝ විට ගැටෙන්නා වූ ද මාර්ගවල ය. එහෙත් මේ වෙන්වීම හා ගැටීම මිනිසාගේ තමා පිළිබඳ වූ අවිදහව නිසා ම වන්නට හොඳට ම ඉඩ තිබේ.

වාලි සූතුයන් හි එන ඕලාරික, මනෝමය හා විඤ්ඤාණුමය යන ආත්මභාව තුන ගැන සිතන්න.

<sup>&</sup>lt;sup>2.</sup> තිත්වය නම් පියා ය, පුතුයා ය, ශුද්ධාත්මය ය යන තුනයි. කොන්ස්තන්හිනු තටනෙහි "පිතු පුත් වීදියෙන තෙවක් එක් යුර වදිම් අදරින" යනු කියා ඇත්තේ මේ සඳහා ය.

සමහර විට වෛදසවරයාත් මනෝ විදසාඥයාත් යතිවරයාත් එක ම පරීකෂණාගාරයේ එකට වැඩ කරන්නන් විය හැකි යු, එකම මෘදු මැට්ටේ ඇඹුම්කරුවන් තිදෙනකුත් විය හැකි යු, එක ම දෙව් ගිනි මැළයේ මොළවන්නන් විය හැකි ය.

## 9

## මතෝවිදහාවේ නව මානයෙක් ්

පුතේලිකා විසඳීම උපදෙස් ලැබිය හැකි විනෝද කිඩාවෙකි. ළමා පුතේලිකා විසඳීම් බොහොමයෙක වැදගත් තර්ක ශාස්තීය මූල ධර්මයක් ගැබ් ව තිබේ. පුහේලිකාවලින් සියල්ලට ම වඩා වැදගත් වන්නේ මිනිසාගේ ඒකත්වයේ, පුහවයේ හා නිෂ්ඨාවේ පුහේලිකාවයි. මේ පුහේලිකාවෙහි දී අපට සාමානා ශිනිකුරු පුහේලිකාවෙකින් ලබා ගත් ඥානයක් පුයෝජනයට ගත හැකි වනු ඇත.

මේ ගිනිකුරු පුහේලිකාවේ දී කෙනකුට ගිනිකුරු හයක් දී ඒවායින් සමපාද තිකෝණ සතරෙක දළ සටහන තනන්නට යයි කියනු ලැබේ. ඔහු විශ්වාසයෙන් යුතු ව ගිනිකුරු ව්කෝණාකාර ව හැඩ ගසනවා ඇත. එහෙත් ඔහුගේ ආත්ම ව්ශ්වාසය, ඉක්මනින් ම අතුරුදහන් වෙයි. අන්තිමේ දී ඔහු විසඳුම් සෙවීමේ බලාපොරොත්තුව අත හරිනවා ඇත. ගිනිකුරු මාත දෙකෙකින් නොව තුනෙකින් 2 භාවිත කළ යුතු යයි ඔහුට

<sup>1.</sup> Dimension

<sup>&</sup>lt;sup>2.</sup> මාන දෙක නම් දිග හා පළලයු. තුනක් වන්නේ උසත් ගත් විටය.

සිතෙන තාක්, ගැටලුව විසදිය හැකි නොවේ. ඔහු විසින් කළ යුත්තේ නිරර්ථක ව සම තල තිුකෝණ සෑදීම නොව කෙළි<mark>න්</mark> සිටි පිරැමීඩයක් තැනීමයි.

එක්තරා අර්ථයෙකින් මිනිසා පිළිබඳ පුහේලිකාව ද ගිනිකුරු ගැටලුවට සම කළ හැකි ය. අමුතු මානයක් එක්කර ගන්නේ නැති ව, ඒ කියන්නේ, අතීත ජීවිත පිළිබඳ කාලයේ මානය පුයෝජනයට නො ගෙන, මිනිසාට තමා තේරුම් ගත හැකි බවෙක් නො පෙනේ.

මිනිස් සිරුරේ උපතත් මරණයත් සාමානායෙන් මිනිසාගේ ආරම්භය හා අන්තය ලෙස සලකනු ලැබේ. මිනිසෙකැයි කීමට තනිකර සිරුරක් පමණක් නොව ආත්මයකුත් අවශා වන බවත් එසේ ම මේ ආත්මය උපතින් පෙර ද මරණින් මතු ද පවතින බවත්, විදාානුකූල ව පෙන්වා දිය හැකි නම්, මේ සොයා ගැනීමෙන් මනෝ විදහව සම්පූර්ණයෙන් ම පුතිසංස්කරණය වනු ඇත. මෙය හරියට ම පොළොවේ මතු පිට සිට බිම ගැබ ගැඹුරු තලයකට මහා පතලයක් බැසීම බඳු වනු ඇත. මේ සොයා ගැනීම සමග සසඳන විට නවීන 'අගාධ' මනෝවිදහාව සැතපුම් දෙකක තෙල් පතලයක් සමග සැසැඳීමේ දී ලූනු ගෙඩියක් සිටුවීමට හාරන ලද අඟල් දෙකෙක වළක් මෙන් නො ගැඹුරු වනු ඇත.

පළමු කොට ම එබඳු කාල මානයෙක එක්වීමෙන් චරිත ලක්ෂණ පිළිබඳ මිනිසාගේ අවබෝධය පළල් වෙයි. මනෝ විදහඥයන් විසින් කාලයක් තිස්සේ චරිතය තැනීමට ඉවහල් වන ගතිගුණ පිළිබඳ සංඛත ලේඛනාත්මක වූත්, චිකිත්සාගාරිත වූත්, මනා හැදරීම් කර ඇත. මේ හැදෑරීම් මිනිස් මන<sup>ේ</sup> කෞශලායට ඇති ස්මාරක ය. පුද්ගලයන් වැඩෙහි යෙදීමේ

 <sup>&#</sup>x27;Depth' Psychology ගැඹර මනෝවිදපාව - මෙය යට් සිත ගැන පිරික්සයි.

දින් වාත්තිය මාර්ග දේශකත්වයෙහි දී හා චිකිත්සාගාරික මනෝවිදහාවේ දීත්, මේවායින් ලැබී ඇති පුායෝගික පුයෝජන අපමණ ය. එහෙත් තව ම ඒවායින් පෙනෙන්නේ මිනිසාගේ නො පළල් ඉදිරි පස පමණී.

පුතර්ජන්මවාදය පිළිගැනීමෙන් මිනිසාගේ නො පෙනෙන පසුබිමට වැටෙන්නේ මහා ආලෝක ධාරාවෙකි. නො පෙනෙන පසු බිම නම් ඉකුත් ව ගිය ආත්මභාවයි. මෙසේ ආලෝක වූ භූමියෙහි ඊට ම අයත් වූ, සිත් අලවනසුලු, අසිරිමත් අලංකාරයෙක් ඇත. එහෙත් එහි පුධාන ම වැදගත් කම ඇත්තේ වර්තමානයේ ඇති ගති ගුණ, සමර්ථතා හා ආකල්ප යන මේවායින් තැනුණු මහා ගංගාවට එකතු වන හෙමින් යන කුඩා ඇළ දොළ දක්නට ලැබීමෙහි ය.

උපමාව වෙනස් කොට ද දක්විය හැකි ය. පාවෙන අයිස් කන්දෙක දිය මතු පිට ඇත්තේ නවයෙන් එකකි. ඉතිරි නවයෙන් අට ඇත්තේ දිය යට ය. මනෝවිදසාඥයන් විසින් මෙතෙක් දඬි ආයාසයෙකින් පරීකෂා කරමින් සිටියේ මතු වූ නවයෙන් එකය. පුනර්ජන්මවාදයෙන්, යට තුබූ ඉතිරි නවයෙන් අටත් මතු කළාක් බඳුය.

කේසි ලිපි ගොනුවලින් මේ අතිරේක වූ කාල මානය පිළිබද අපමණ නිදසුන් සපයනු ලැබේ. චරිතය විවරණය කරන ආකාරය පිළිබඳ නිදසුන්වලින් ද කේසි ලිපි ගොනු පිරී ඇත. එක් කියැවීමෙක දී හනිබල් විසින් සිරකරුවකු ලෙස අල්ලා ගෙන බලයෙන් වෙළඳ යාතුා පැදවීමට යොදන ලද පුරාතන පිංශ සොල්දාදුවකු ගැන කේසි කියා තිබේ. කළු පැහැති ඕවර්සියර්වරුන් විසින් ඔහුට සලකන ලද්දේ ක්රූර ලෙස ය. අත්තිමේ දී ඔවුන්ගෙන් එකෙක් ඔහුට පහර දී ඔහු මරා දම්මේය. මෙය සිදු වූයේ ජීවිත තුනකට ඉහත දී ය. ඒ දඩි චේදනාකර අත්දකීමෙන් ඇති වූ කළු මිනිසුන් පිළිබඳ ද්වේෂය ඔහුගේ ගැඹුරු යටි සිතෙහි ශත වර්ෂ විසි දෙකකට වැඩි කාලයක් පැවැත්තේ ය. මොහුගේ මෑත ම ජන්මය සිදු වූයේ අලබාමා ගොවියකු ලෙස ය. මුළු ජීවිත කාලය තුළ දී ම හේ දරුණු වෛරයෙකින් යුතු ව නීගෝවරුනට ද්වේෂ කෙළේ ය. වරක් හේ සුදු මිනිසුන්ගේ උසස් කම හුවා දක්වීමට සංගමයක් ද පිහිටුවා ගත්තේ ය.

මෙය එක් ජිවිතයෙකින් තවත් ජිවිතයකට ආකල්පයක් ගමන් කිරීම පිළිබඳ හොඳ නිදසුනෙකි. ජිවිත කියැවීම් ලි8ි ගොනුවල මෙබඳු නිදසුන් බොහෝ ගණනෙක් ඇත. එක් පුවත්පත් ලේඛිකාවකට දිගු කලක් තිස්සේ, තද සෙම්ටික් විරෝධී ආකල්පයක් තිබුණේ ය. ඇය පිළිබඳ ජිවිත කියවීමේ දී මෙය පලස්තීනයේ දී ලබන ලද අත්දකිමෙකින් ඇති වූවක් බව දන ගන්නට ලැබිණි. එකල්හි ඕ තම අසල්වාසී යුදෙව්වන් සමග නිතර බිහිසුණු ගැටුම් වල පැවලැවුණු සැමරිටානුවක් වුවා ය.

තිස් අට හැවිරිදි අවිචාහක ස්තුියකව ඇගේ ජීවිත කාලය තුළ දී ජේම සම්බන්ධතා කීපයක් තුබූ නමුත් කිසි දිනෙක දී වත් විචාහයකට ඇතුළු වීමට නො හැකි විය. එසේ වීමට හේතුව පිරිමින් පිළිබඳ ඈ තුළ පැවැති තද අවිශ්වාසයයි. මේ බිය ඇති

<sup>1.</sup> මෙතැන දින් වෙනත් නොයෙක් තැන්වල දින් කේසි නියම ආත්මතාව ලෙස සලකා ඇති බව පෙනෙන්නේ මේ ලෝකයෙහි ලබන ආත්ම තාවය. පෙළි ජන්ම අන්තරාභව වශයෙන් සැලකුවා විය හැකි ය. ප්‍රථව ජන්ම පිළිබඳ වෙනත් වාර්තාවලින් ද අන්තරාභව ස්වභාවයෙක් හෙළි වෙයි. ඇතැම බෞද්ධ නිකාය ද අන්තරා භවවාදය පිළිගෙන තිබේ. මහාවිතාරික ථෙරවාදය මේ මතයට විරුද්ධ ය.

සෙම්ටික් යන්න යුදෙව්, අරාබි, පුරාතන ඇසිරියානු ෆිනීශියානු ආදී ජ<sup>න</sup> පුවාහයන් රාශියක් සඳහා යෙදෙන විශේෂණයෙකි.

සැමරිටානුවෝ නම් පලස්හිතයේ දිස්තික්කයක් වන සමේරියාවේ වැසිසේ

<sub>වී ඇත්</sub>තේ අනීත අත්දකීමෙකිනි. පූර්ව ජන්මයෙක දී ඇගේ <sub>ස්වා</sub>මියා කුරුස යුද්ධවලට ¹ යෑමට ඇය අත හැර ගියේ ය.

එක් ස්තියකට ආගමික විශ්වාසයන් පිළිබඳ, කැපී පෙනෙන ඉවැසීමක් තිබුණේ ය. මහම්මදිකයන් අතර කුරුස පුද්ධකරුවකු වශයෙන් සිටි කාලයේ දී ඇය මේ ගුණය ඇති කර ගත් බව ඇයට කියා තිබේ. අනා ලබ්ධික මනුෂායන් හමුවීම නිසා, ඇයට පළමු වරට, විඥානවාදයක් ධෛර්යය හා කරුණාවත්, කිස්තියානි නො වූවන් අතර ද පවතින බව දූන ගන්නට ලැබුණේ ය. මේ කාවැදීම කොතරම් බලගතු වූවා ද යත හොත්, කල් පවතින ආගමික ඉවැසීමෙක් ඈ තුළ ඉතිරි විය.

ආගමික කරුණු පිළිබඳ ව බොහෝ සෙයින් සංශයවාදියකු වූ දන්වීම ලියන්නෙක් ද කුරුස යුද්ධකාරයකු වී සිටියේ ය. ඔහුට ආශුය කරන්නට ලැබුණු පුද්ගලයන්ගේ පැවැති ආගමික පුතිඥා හා පුතිපත්තිය අතර වූ පරස්පර විරෝධයෙන් ඔහු කොතරම කලකිරී සිටියා ද යනහොත් ඔහු තුළ බාහිර ආගමික පුතිඥා පිළිබඳ තද අවිශ්වාසයෙක් ඇති විය.

මෙහි දී අපට ජාතිය කෙරෙහි ද, විරුද්ධ ලිංගිකයන් කෙරෙහි ද, ආගම කෙරෙහි ද, කියා ආකල්ප තුන් වර්ගයක් ලැබී ඇත. මේවාට පදනම වැටී ඇති බව පෙනෙන්නේ පූර්ව ජන්මයෙකදී ය. මේ හැම නිදසුනෙක දී ම එබඳු පුතිකියාවක් ඇතිවීම සදහා සමකාලින පරිසරගත හේතු ඇති වීම ද ස්වාභාවිකය. නිගෝවරුනට ද්වේෂ කළ මිනිසා 1853 දී ජන්මය ලැබුයේ දක්ෂිණ දේශයේ ය. ඔහුගේ පරිසරයේ චාරිතුවලින් හා සම්පුදායවලින් ජාති ආධිපතා රසයේ බීජය වැඩීමට ලැබුණේ සාරවත් භුමියෙකි. කියන ලද අනෙක් නිදසුන්වල දීත්, කේසි

කුරුස යුද්ධ නම තිස්තුස් වහන්සේගේ ජාත භුම්ය වන ජෙරුසලම මහම්මදිකයන්ගෙන් බේරා ගැනීමට මධා කාලයේ දී කි්ස්තියානින් විසින් කරන ලද යුද්ධ ය.

ලිපි ගොනුවල ඇති වෙනත් නොයෙක් නිදසුන්වල දීත්, ඒ ඒ ආකල්ප මතු වීමට සුදුසු සමකාලීන හේතු තිබිණැයි තර්ක කළ හැකි ය. එහෙත් ඇතැම අයගේ ආකල්ප වල ඇති සැර ගතිය නිසාත්, ඒ පරිසරයේ ම ඇති දඩි වූ ඇතැම් අයට ඒ ආකල්ප ඇති නොවන නිසාත්, මීට වඩා ගැඹුරු වූ අනා හේතුවක් ද ඇතැයි සලකන්නට සිදු වේ.

පුද්ගලයකුගේ පුධාන ජීවිත ආකල්ප යටි සිතෙන් මතු වේ ය යන්නෙහි දී මානසික වෛදප විදහඥයෝ ඒකමතික වෙති. පුනර්ජන්මවාදයෙන් කෙරෙන්නේ, අතීත ජීවිත අද්දකීම්වල කිුිියාකාරීත්වයත් ඇතුළත් වන සේ යටි සිතේ පැතිරීම පුමාණය විශාල කිරීම පමණෙකි. කායික රෝගවල දී මෙන් මෙහි දී ද නිදානය සොයා ගැනීමට වහල් වන වඩා දික් වූ සීමාවෙක් අමුතුවෙන් එකතුව ඇත.

ආකල්ප මෙන් ම මිනිසුන්ගේ ඇති රුච් අරුචිකම් හා ඇලීම් ද මනුෂා චරිතයේ වැදගත් අංගය ආත්මසංරක්ෂණය් පුජනනය් හා ආධිපතායේ යන මේවා පිළිබඳ මූලික සහජාශය්, අපගේ ජීවිත වල වඩා මතු පිටින් ඇති ඇලීම් සමග කිට්ටුවෙන් පටලැවී ඇත. මූලික අවශානා සියලු මිනිසුනට පොදු නමුත් මේ ආවේගයන් නන් වැදෑරුම් මිනිසුන් කෙරෙහි ඇලීම් හා උද්යෝග වශයෙන් පුකාශයට පත්වන කුමයෙහි විශාල විවිධත්වයෙක් ඇත.

නිදසුනක් වශයෙන් දරුවන් පස් දෙනකුන් ඇති එක පවුලක් ගනිමු. එක් දරුවකු සමනළයන් කෙරෙහි විශේෂ ඇල්මක් දක්වනු ඇත. තවෙකකු සංගීතය කෙරෙහි ද තෙවැන්නා ගණිත ශාස්තුය කෙරෙහි ද සතර වැන්නා චිතු කර්මය කෙරෙහි ද පස් වැන්නා දඟකාරකම් කෙරෙහි ද ඇලුම් දක්වනු ඇත. දක්ෂනාවේ

<sup>1.</sup> Self-preservation

<sup>2.</sup> Reproduction

<sup>3.</sup> Mastery

<sup>4.</sup> Instincts

හා ආකල්පයේ මේ විවිධත්වය සඳහා සාමාන්‍‍යයන් දෙනු ලබන මනෝවිද්‍යාත්මක විවරණය නම්, එක් එක් පුද්ගලයාගේ නිර්මතිය ප්‍රධාන වශයෙන් ඔහුගේ ප්‍රවේණා‍යණුවල් පාරම්පරික දායාදයෙන් නිශ්චිත වේ ය යනුයි. ඔහුගේ පවුල් පරිසරයේ අද්දකීම හා තත්ත්වයත් පිළිබඳ මනෝවිගාහික² සාධක ද² දෙවැනි කැනට එය කෙරෙහි බලපායි. එක්තරා දුරක් යන තුරු මේ විවරණය බෙහෙවින් යුක්ති යුක්ත ය. එහෙත් අතීත ජන්ම ඇතුළු කරගත් පරීක්ෂණ ක්ෂේතුයක් ඇත්තකුට මෙය කිසි සේත් පුමාණවත් නො වේ. කේසි කියැවීම් වලින් දක්ෂතා හා ඇලීම් පිහිටුවනු ලබන්නේ මුතුන් මිත්තන්ගේ පාරම්පර්යය කෙරෙහි නොව ආත්මයාගේ පාරම්පර්යය කෙරෙහි ය. නිදසුනක් වශයෙන්, අප විසින් ගන්නා ලද පස් දෙනාගේ පවුලෙහි වර්තමාන නැමීමට පදනම් වූ අතීත ජන්ම හේතු තිබිය යුතු ය.

අතීත ජන්මයන්හි දී හටගත් ඇලීම පිළිබඳ දක්වෙන නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල එයි. එක්තරා නිව්යෝක් දන්ත වෛදහවරයකු උපන්නේත් වැඩුණේත් අගනුවර ම ය. ඔහු දනට සාර්ථකව වෘත්තිය කර ගෙන යන්නේත් එහි ම ය. ඔහුගේ පවුලේ සාමාජිකයෝ පරම්පරා ගණනක් ම නාගරිකයෝ වූහ. ඔහු වෘත්තියෙන් ප්රීමත් ව නගර ජීවිතයෙහි සෝත්සුක ව වසන නමුදු ඔහුට වරින් වර තුවක්කුවක් බිලිපිත්තක් ගෙන ගං හෝ කෙත් වතු බහුල පිටිසරට ගොස් වන මැද තනි ව කුඩාරම් බැඳ නතර වීමට තද ආශාවෙක් ඇති වෙයි. ස්වභාව ධර්මය කෙරෙහිත්, එළිමහන් ජීවිතය කෙරෙහිත්, ඇති මේ තද උනන්දුව, , අස්වාහාවික නොවන නමුත් ඔහුගේ නාගරික ගතිය සමඟ එය ගිළපාලීම දුෂ්කරය. එහෙත් පුනර්ජන්ම වාදය පිළිගත හොත්,

<sup>1.</sup> පුවෙකි + අණු • genes

Psychoanalytic Factors

<sup>3.</sup> Heredity

එය පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි වෙයි. ඔහු ගැන කරන ලද කේසි කියැවීමට අනුව හේ පූර්වජන්මයේ දී ඩෙන්මාර්තු වැසියෙකි. ඔහු ඇමරිකාවට ආවේ ඕලන්දකාරයන් එරට පදිංචියට ආ මුල් කාලයේ ය. නව ජේර්සියේ ¹ ඔහු වාසය කළේ ගං හෝ පොකුණු හා මඩ වගුරු ආදියෙන් යුක්ත පුදේශයකය. සතුනට උගුල් අටවන්නෙක් වූ හේ ලොම් වෙළඳාම කෙළේ ය. වර්තමාන ජීවිතයේ පුධාන ජීවිත කාර්යය සඳහා ගං හෝවලට හා කැලෑවලට ඇති වූ ආශාව යටපත් කර ගත යුතු විය. එහෙත් එය ඔහු තුළ නො නැසී පැවැතුණේ ය.

බොහෝ දෙනා ඇතැම් විශේෂ භූමි පුදේශවලට තද ඇල්මක් දක්වති. කේසි කියැවීම්වලට අනුව බොහෝ විට එබදු ඇලීම් ඇති වන්නේ පූර්ව ජන්මයන්හි දී ඒ පුදේශයන්හි සිදු වූ පීතිමත් වාසයන් නිසා ය. නිදසුනෙක් මෙසේ ය. නැගෙනහිර වෙරළේ සිටි එක්තරා වහාපාරිකාවකට එක්සත් ජනපදවල නිරිත දිග කොටසට යෑමට අවුරුදු ගණනාවක් තිස්සේ ම තද ආශාවෙක් පැවැතිණි. අන්තිමේ දී ඕ එය ඉටුකර ගත්තා ය. දන් ඈ වාසය කරන්නේ නව මෙක්සිකෝවේ ය. ඕ එහි හෝටල් වහාපාරිකාවකි. කියැවීමට අනුව ඈට රටේ මේ පුදේශය පිළිබඳ පූර්ව අද්දකීම් දෙකක් ලැබී ඇත. අතරතුර ඉකුත් වූ ශත වර්ෂ කීපය තුළ ම මේ ආශාව දිගට පැවැති තිබේ.

පිළිවෙළින් දකුණු මුහුදු දිවයින්වලට<sup>2</sup> නව **ඔර්ලියන්** දිවයින්වල<sup>3</sup> ඉන්දියාවට හා චීනයට විශේෂ ඇල්මක් තුළි පුද්ගලයන් සතර දෙනකුට ඔවුන් ඒ ඒ රටවලට ආශා කරන්නේ පූර්ව ජන්මවල දී ඇති වූ අද්දකීම නිසා යයි කියා තිබේ.

ඇතැම් කලා හා වෘත්ති පිළිබඳ ඇලීම් ද, මේ අයුරින් <sup>ම</sup> අතීත ආත්මභාවලට ගෙන ගොස් තිබේ. ශුීක නෘතාය <sup>භා</sup> නාටාය පිළිබඳ ව එක් ස්තුියකට තුබූ බලවත් ඇලීම ඇති වූ<mark>ගේ</mark>

<sup>1.</sup> New Jersey

ඒ කලා දියුණු ව පැවැති සමයෙක ශ්‍රීසියේ දී ලැබූ ආත්මභාවයෙකිනි. පරසිත් දනීම පිළිබඳ ව එක් ළමයකුගේ තුබූ තද ඇලීමේ පදනම වැටුණේ, පූර්වජන්මයෙක දී අත්ලන්තිසයෙහි මනෝවිදහාව හා චිත්ත සංකුමණය¹ පිළිබඳ ආචාර්යවරයකු වශයෙන් කියා කළ අවස්ථාවෙක දී ය. අහස් මෙන් පිළිබඳ පිස්සුවක් තරමට බලගතු වූ ඇලීමක් තුබූ රූමත් දරියකගේ ඒ උනන්දුවට පදනම වැටුණේ ද ගුවන් නියමුවෙකු හා සංකුමණ උපදේශකයකු වශයෙන් ලැබූ අත්ලන්තියානු අද්දකීමෙකිනි. කොර වූ දරුවනට උපකාර කිරීමට ආශා කළ එක් ස්තියකගේ ඒ උනන්දුව ඇති වූයේ පලස්තිනියානු ආත්ම භාවයෙක දී ය. එකල යේසුකුමාගේ ඉගැන්වීම අනුගමනය කළ ඕ කොරුනට හා රෝගීනට උපකාර කිරීමට පටන් ගත්තාය. ටෙක්නෝ කුැසි වහාපාරයෙහි² අවුරුදු ගණනාවක් වැඩ කළ ගවේෂක ඉංජිනේරුවෙක්, පූර්වජන්මයෙක දී විදහනුකූල රාෂ්ටු පාලනයෙහි නියුක්ත වූ අත්ලන්තියානුවෙක් විය.

අතිත ජීවිතවලින් එන මේ ඇලීම්, පුසිද්ධ පුද්ගලයන්ගේ ජීවිතවල විශේෂයෙන් පැහැදිලි ව දක්නට ලැබෙන බව පෙනේ. අපට මෙහි දී පදනම් කර ගැනීම සඳහා එබඳු පුද්ගලයන් පිළිබඳව කරන ලද කේසිගේ කියැවීම් නැත. අප ඒ ගැන යමක් කියන්නේ දීන ගන්නට ලැබී ඇති ජීවිත කථා සිද්ධීන් කේසිගේ කියැවීම්වලට අනුව තේරුම් කිරීමෙනි.

නිදසුනක් වශයෙන් හයින්රිශ් ශ්ලීමාන් 3 නම් වූ ජර්මන් පු්රාවිදහාඥයා ගැන සලකන්න. වැළැලුණු ටෝයි නගරයේ තුෂ්ටාවශිෂ්ට සොයා ගෙන, මහා හෝමරික වීර කාවෂයට

Thought - transmission (= බාහිර උපායක් නැතිව සිතෙකින් සිතකට අදහස් ගැවීමු.)

<sup>&</sup>lt;sup>2.</sup> කර්මාන්තාදිය ශිල්ප විදහඥයන් විසින් පාලනය කළ යුතුය යන අදහස දරු ව්‍රිතපාරයෙක්,

Heinrich Schliemann

ඓතිහාසික පදනමක් සපයා දුන්නේ ඔහු ය. හේ උතුරු ජර්මානු ගමෙක දුප්පත් කුලගුරකුගේ<sup>†</sup> පුතෙකි. කුඩා කාලයේ සිව ම ඉලියඩ් කථාවෙන් වශිකෘත ව සිටි හේ ගුීක භාෂාව ඉගෙනීමට ආශා කෙළේ ය.

ශ්ලීමාන් මේ ජීවිතයේ මුල් අවුරුදු තිස්පහ ඇතුළත, තමාව පසු කාලයේ දී තම පුරා විදහත්මක වූ බලාපොරොත්තුව ඉවු කර ගැනීමට වහල් වූ භාගාසය ගොඩනඟා ගත්තේ ය. අසාමානා භාෂාවේදියකු වූ හේ ගීකයන්ගේ භාෂාව කෙරෙහි පමණක් නොව හැම දෙයක් කෙරෙහි ම විශේෂ ඇල්මක් දක්වී ය. පසු කාලයෙක දී හේ සල්ලාපයේ දී පවා හෝමරික ආමන්තුණ පද යොදන්නට පුරුදු ව සිටියේ ය. ඔහු තම පුතු බෞතීස්ම කිරීම සඳහා ගීක පූජකවරයකුට දීමට පෙර හෝමර්ගේ පොත් කොපියක් ඔහුගේ හිසට ඉහළින් අල්ලා සිටි බවත් හෝමරික ගීත ගායනය කළ බවත් ඔහු පිළිබඳ ජීවිත කථාවෙක සඳහන් වෙයි. මේ ඔහුගේ තුබූ පමණ ඉක්මවූ විශේෂ උනන්දු සිය ගණනින් එකෙක් පමණි. මෙබඳු පමණ ඉක්මවූ විශේෂ උනන්දු සිය ගණනින් එකෙක් පමණි. මෙබඳු පමණ ඉක්මවූ උනන්දුවක් තේරුම ගත හැකි වන්නේ, එය තමා සුබිත ව සිටි යුගයක් සිහිපත් කොට, ඒ පරිසරයෙහි ම නැවත ජීවත් වීමට යත්න දරන, ආත්මයෙක ගෙදර යෑමේ ආශාවක් වශයෙන් දකින කෙනකුට ය.

මේ වර්ගයේ කොතෙකුත් නිදසුන් ජිවිත කථාවලින් ලබා ගත හැකි ය. ලැ[ප්කාඩියෝ හේර්න් ² නම් ලේඛකයා පිළිබඳ සිද්ධිය ද තවත් සිත් අලවන නිදසුනෙකි. අයිරිශ් පියකුගේ හ ගික මවකගේ පුතකු වශයෙන් අයෝනියානු දිවයිනෙක උපත් හේර්න්, ශුීසියෙන් එංගලන්තයවත්, අමෙරිකාවවත්, බටහිර පුංශ ඉන්දියානු දුපත්වලවත් ගියේ ය. ඔහුට අන්තිමේ දී තම් ආධානත්මික නිවාසය සොයා ගත හැකි වූයේ ජපානයේ දීණ මෙහි දී ඔහු ජපත් ස්තියක ආවාහ කොට ගෙන ජපන් නමකුත්

<sup>1.</sup> Pastor

භාවිත කරමින් ජපන් පාසලෙක ගුරුවරයෙක් විය. ජපන් මතය හසු කර ගැනීමට ඔහුගේ තුබූ විස්මය ජනක අන්තර්ඥානයත්, ජපන් සාහිතාසය අපර දිගවත් අපරදිග සාහිතාසය ජපානයටත් තේරුම් කරදීමට ඔහුගේ තුබූ විශේෂ ශක්තියත් පූර්ව ජපන් ජත්මයෙක පුරෝහයක් ලෙස සැලකුවහොත් එතරම් විශේෂ ලෙස නො පෙනෙනවා ඇත. ඔහුට එය නැවත පණ නො ගන්වා නො සිටිය හැකි විය.

ටී. ඊ. ලෝරන්ස් අරාබින් ගැන විස්තර දක්වීමටත් අරාබියකු ලෙස ජීවත් වීමටත්, පුදුම ශක්තියක් තුබූ මිනිසකු පිළිබඳ නිදසුනෙකි. එක් ජීවිත කථාකාරයකු විසින් කියා ඇති පරිදි, ඔහුගේ ඒ ශක්තිය රුධිරගත වූවෙකි. ඔහු කිසි දිනෙක තම ඉංගුීසි මාතෘ භූමියෙහි දී හෝ තම පවුලෙහි දී හෝ පුීතියෙන් නො සිටියේ ය. කුරුස යුද්ධ ගැනත් මධාකාලීන මාලිගා හා බළකොටු ගැනත්, උගන්නට නො ලැබුණා නම්, පාසල ඔහුට වධයෙකි. ඇතැම් විට ඔහු පූර්ව ජන්මයෙක දී මධාකාලීන අරාබියුද්ධෝපාය දක්ෂයකු ව සිට තම යටී සිතින් සිතා ගත් ජීවිතාර්ථය ඉටු වන්නට කලින් මිය යන්නට ඇත. අරාබි යුද්ධ නායකයකු ලෙස ලෝරන්ස් ලැබූ විස්මය ජනක සාර්ථකත්වය තේරුම් ගත යුත්තේ ඒ මධාකාලීන පූර්ව නිර්භීත කියාවේ පාරපුාප්තියක් ලෙස විය හැකි ය.

මෙවැනි විදේශීය ඇලීම් දක්නට ලැබෙන්නේ මහා පුරුෂයන් හා මහා පුරුෂ සමානයන් සම්බන්ධයෙන් පමණක් <sup>නො</sup> වේ. අපේ සාමානා අසල්වාසීන් තුළ ද ඇලීම් දක්නට ලැබේ.

ඇලීම හා ආකල්ප වැනි වූ ගතිගුණ චරිත විගුහයෙක <sup>ඇති</sup> වැදගත් අංගයන් හා ඒවායේ අතීත සම්භවය පිළිබඳ සිත් <sup>ඇද</sup> ගත්නා නිදර්ශන රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවලින් අපට <sup>ලැබේ</sup>. කිසියම මැදි බටහිර ධන කුවේරයකුගේ බ්රිය, ආඥාදායක ස්වරූපයක් ඇති උඩඟු තැනැත්තියක් වූවා ය. ඇ ආදී ඕහායෝවේ පාඨශාලාචාර්යවරියක වශයෙන් සිටි බවත්, පලස්තීනයෙහි හා භාරතයෙහි ලැබූ ජන්මයන්හි දී අධිකාරියකු ගේ තත්ත්වය ඉසුලූ බවත්, හෙළි කළ ජීවිත කියැවීම වර්තමාන නැමීම ඒ පූර්ව ජීවිතවලට සම්බන්ධ කෙළේ ය.

ළදරු කල සිට ම අභිශයින් තාර්කික වූ මනසක් තුබූ ගැටවරයෙක් තියුණු විචාර ශක්තියක් දක්වීය. ඔහුට ඒ ශක්තිය ඇති වූයේ මහා ඇල්fපුඩ් රජු විසින් ජූරියේ විනිශ්චය ආරම්භ කළ කාලයේ නීතිඥයකු වශයෙන් සිටිය දී හා තවත් ජන්මයෙක දී පර්සියාවේ විනිශ්චයකාරයකු වශයෙන් සිටිය දී ය.

විරාගී නැමීම තුබූ එක්තරා ස්තියක් දහනව වන සිය වසේ මුල් භාගයේ දී ලැබූ කියැවීම අනුව ඇය මීට පූර්ව ජීවිතයෙහි දී ආගමික අරණා සේනාසනයෙක නායිකාවක් වූවා ය. තම පුසිද්ධ පවුලට අපකීර්තියක් ගෙන දෙන තරමට බීමට ඇබ්බැහි වූ එක් ධනවත් තරුණයකු මේ දුර්වලතාවට පදනම දමා ගත්තේ රන් සොයා යන කාලයේ දී දුරාචාරවලට වැටීමෙකිනි.

මීට සමාන සිය ගණනක් නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවලින් සොයා ගත හැකි ය. පුද්ගල අසමතා මනෝවිදපාව¹ ගැනත් එහි හදාරනු ලබන පුශ්න ගැනත් දන්නා ඕනෑම කෙනකුට, මේ කරුණු සතා නම්, මෙයින් ලැබෙන අසමතා තුළින් මනෝවිදපාවට අලුත් ගැඹුරක් හා පළල් බවක් ලැබෙන බව පිළිගැනීමට සිදු වෙයි.

කරුණේ ගැටලුව මෙයයි. තවීන මනෝවිදහාව. මනුෂායන් අතරත ඇති වෙනස්කම්, පළමු වැනි ව මා පියන්<mark>ගේ</mark> පුවේණාණු වලින් <sup>2</sup> ද දෙවැනි ව පරිසරගත බලපෑම්වලින් <sup>2</sup>

Psychology of Individual Differences

<sup>2.</sup> The genes of the parents (පුවෙනි + අණු)

නිශ්චය වෙතැයි පිළිගනී. එහෙත් පුතර්ජන්මවාදයට අනුව <sub>පාර්ම්</sub>පර්යයත්, පරිසරයත් යන දෙක ම අතීත කර්මවල පුතිඵලය. එමෙන් ම ඊට අනුව ආත්මයේ හැම ගුණයක් ම මාපියන්ගෙන් සංකුමණ වූවක් වෙනවාට වැඩියෙන් තමා විසින් ම රැස් කරන ලද්දෙක් වේ.

පාරම්පර්යවාදයෙහි සාමානඃයෙන් නො පිළිගන්නා ලද වුරදෙක් ඇත. මේ වාදයෙන් ජීව විදහන්මක ධර්මතාවෙකින් මානසික ධර්මතාවක් නිපදවිය හැකි යයි පිළිගනු ලැබේ. අයින්ස් වයින්ගේ අවාහජ නිර්භීතත්වය ("ඔබ සාපේක්ෂතාව අනාවරණය කර ගත්තේ කෙසේ ද?" "පිළිගත් සිද්ධාන්තයකට අභියෝග කිරීමෙනි!") සිහිපත් කොට පාරම්පර්ය වාදයට පදනම් වූ ඒ මූලික පිළිගැනීමට අභියෝග කළ යුතු ය. සිත කය දෙකෙහි සම්බන්ධතාව පිළිබඳව මිනිසාගේ දූනීම තව ම ළපටී අවස්ථාවෙක පවතින බව පිළිගත යුතු ය. එහෙත් මානසික ධර්මතාවෙක නිපැදීම සඳහා පූර්ව වූ මානසික ධර්මතාවක් හේතු වෙතැයි පිළිගැනීම මනෝවීදහත්මක වශයෙන් වඩා යුක්ති යුක්ත වන බව පෙනේ. "වර්තමාන ඔබ මුළුමනින් ම ඔබ මුලින් සිතා ඇති දෙයෙහි ඵලයෙකැ"යි බුදුහු වදාළහ. ඉතා උසස් වූ ද බෙහෙවින් මනෝවිදහත්මක වූ ද ආගමක් වන බුදු සමයෙහි පුනර්භවවාදය, පුධාන ඉගැන්වීමෙකි. මිනිසාගේ ගුණ, අතීත ජිවිතයන්හි දී සිදු වූ ඔහුගේ සිතීම්වල හා කැරුම්වල පුතිඵලයක් බව බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉගැන්වූහ. හුදෙක් යාන්තිුක වූ දෘෂ්ටියෙකින් බලන කල, නැවත නැවත කරන ලද පුද්ගල උත්සාහයට පමණක් පුද්ගල සමර්ථතාව විවරණය කළ හැකි යයි තර්ක කිරීම යුක්ති යුක්ත බව පෙනේ. එසේ නම්<sup>•</sup> වර්තමානයේ මනුෂා දක්ෂතාවල වෙනස්කම්, අතීන මනුෂාා උත්සාහයේ වෙනස්කම් නිසා ඇති වේ යයි තර්ක කළ යුතු වේ.

පෙරදිග චින්තනය තද ආශාවෙකින් හදාරන, හින්දු බයිබලය වන හගවත් - ගීතාව භක්තියෙන් කියවන රැල්ල් චෝල්ඩෝ එමර්සන් <sup>1</sup> මේ සංකල්පය හොඳින් තේරුම් ගෙන සිටියේ ය. ඔහු ලියා ඇති බොහෝ දේවලින් ඉගියෙන් ඇගවෙන මේ සංකල්පය, අද්දකීම පිළිබඳව ඔහු කර ඇති නිබන්ධනයෙන් චිශේෂයෙන් පැහැදිලි වේ. නිබන්ධනය ආරම්භ වන්නේ මෙසේය.

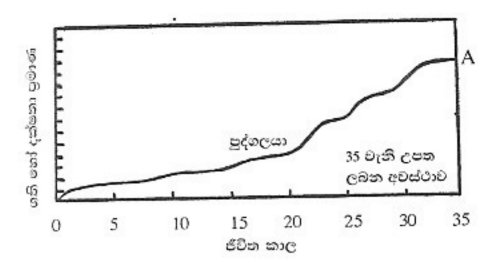
"අප සිටින්නේ කොහේ ද ? කෙළවරක් නො පෙනෙන ගුණියෙක මැදයි. ඊට කෙළවරක් ඇතැයි ද අපි නො සිනමු.

පිබිදි අපට, අප පඩි පෙළෙක සිටින බව දන ගන්නට ලැබේ. අපට පහළ අප නැග ඇතැයි පෙනෙන පඩි ඇත. මේවා අපට නො පෙනෙන මානයේ ඉහළට යයි. එහෙත් පැරණි විශ්වාසවලට අනුව, අප ඇතුළු වන දොරටුව ළඟ සිට, කේලාම් කීමෙන් අප වළක්වනු සඳහා, අපට පාතාල ගංගා ජලය දෙන අධිවත්ථ දේවතාවා සැරට බඳුන පිළියෙළ කළා ය.² දූන් අපට මේ මද්දහනේ දීත්, නිදීමත පළවා හැරිය නො හැකි ය."

එමර්සන් විසින් යොදා ඇති "ශුෙණිය" යන වචනය සියලු ජීවිතයන්හි ඇති පරිණාමී ස්වභාවයට ඉහි කරන්නෙකි. ඔහුගේ පඩි පෙළේ උපමාවෙන් ජීවිතය ඉදිරියට යන කල මනුෂා සමර්ථතා, දියුණුවට යන්නේ කෙසේ ද යන්න ඉතා විසිතුරු අයුරෙකින් දක්වෙයි. ගතිගුණවලත් සමර්ථතාවලත් වැඩිම පඩි පෙළක් බඳු අවිච්ඡින්න වූවක් බව කේසි කියැවීම්වලට අනුව පෙනේ. මේ නිසා ඊට අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය යයි නම් කරමු. මෙය පහත එන අයුරින් රූප සටහනකින් දක්විය හැකි ය.

<sup>1.</sup> Ralph Waldo Emerson

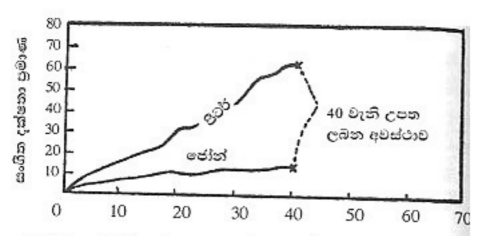
<sup>2.</sup> පැරණි ශික කථාවකට අනුව හේඩ්ස් (Hades) නම් වූ පාතාල ලෝකයේහි ලදී (Lethe) නම් ගඟෙක් ඇත. මළවුන්ගේ ආත්ම මේ ගඟෙහි ජලය පාතය කළ යුතු විය. මේ නිසා අතීතය සම්පූර්ණයෙන් ම අමතක වී යයි.



ඉහත දක්වූ සටහනින් පුද්ගලයකු (අවංකකම, වෛර්යය, පරාර්ථකාමය වැනි) ගුණයක් හෝ (සංගීත කෞශලපය, චිතුකලා ශක්තිය, ගණිත පුතිවේධය වැනි) සමර්ථතාවක් හෝ ලබා ගනිමින් කුමයෙන් දියුණු වන ආකාරය දක්වේ. නිදසුනක් වශයෙන් මෙහි දක්වන ලද පුද්ගලයාගේ සංගීත සමර්ථතා දියුණුව ගැන සලකා බැලුව හොත් 1 වැනි ජීවිතයේ දී ඔහු භාවිත කරන්නට ඇත්තේ පාථමික සංගීතෝපකරණයක් සමහර විට බට නළාවක් විය හැකි ය. 2, 3, හා 4 වන ජීවිතවල දී ඔහු සංගීත සමර්ථතාවට අවශා යයි සලකනු ලබන ලයමානය රිද්මය, ස්වර මාධූර්යය ස්මරණය අාදී වූ අංගයන්ගෙන් කුමයෙන් සංවර්ධනය වන සංස්කෘති යුගවලට අයත් තවත් සංගීත භාණ්ඩ භාවිත කරන්නට ඇත. නිස්පස් වැනි ජන්මයෙහි ඔහු උපදින්නේ විස්මය ජනක සංගීත සමර්ථතාවෙකින් සුතුව ය.

පුද්ගල අසමතා මතෝවිදහාවට, මේ සංකල්පයෙන් දෙනු ලබන නව ගැඹුර, පහත දක්වෙන සටහනින් තව දුරටත් පැහැදිලි වෙයි. මෙහි ජෝන් හා පීටර් යන දෙදෙනා හතුළිස් වැනි ජන්මය තෙක් සංගීත සමර්ථතාව සම්බන්ධයෙන් සසඳනු ලැබේ.

<sup>1.</sup> Pitch 2. Melodic memory



පීටර් නමැති පුද්ගලයා අතීත ජන්ම බොහෝ ගණනක් සංගීතයට කැප කොට ඇති බව සටහනින් පෙනේ. ජෝන් එයට එතරම් සැලැකිල්ලක් දක්වා නැත. සංගීත සමර්ථතාව පිළිබඳ අපේ අත්තනෝමතික පරිමාණයට අනුව 60 අතිවිශිෂ්ටයාගේ තත්ත්වය ලෙස ගෙන තිබේ. දන් පීටර් උපතින්ම සංගීතය පිළිබඳ අති විශිෂ්ටයෙකි. ජෝන් සුළු ශක්තියක් ඇත්තෙකි. ඕනෑ ම මනුෂා ශක්තියක් පිළිබඳ ව මෙබඳු සටහන් ඇදිය හැකි ය. මෙයින් පුද්ගල අසමතා පිළිබඳ විදහාවකට පදනම දමනු ලැබේ. උප්පත්තියේ දී ම මනුෂා දක්ෂතාවන්ගේ ඇති වෙනස්කම්වල හේතුව මෙයින් පැහැදිලි වෙයි.

කර්මවාදය පිළිගන්නා වූ බොහෝ දෙනා එය දඬුවම් විදීමට හා දුක් විදීමට පමණක් සම්බන්ධ කොට සිතන්නට පුරුදු වී සිටීම අභාගහයෙකි. කර්ම යන වචනයේ හුදු වාචාහර්ථය හොඳ නරක යන දෙකට ම අයත් කිරීම යනු බව මතක තබා ගත යුතු ය. වහක්ත වූ විශ්වයෙහි ඇති හැම දෙයකට ම පුතිපක්ෂතාවක් හෙවත් සත් පක්ෂයක් හා අසත් පක්ෂයක් ඇත. කර්මය ද මින් පිට නො යයි. හැම කියාවක් ම යහපත් හෝ අයහපත් ද ආත්මාර්ථකාමී හෝ පරාර්ථකාමී ද විය හැකි බැව් පැහැදිලි ය. චරිතයක් හොඳ නම් එය දිගට යෑමෙන් වළක්වන්න දෙයෙක් නැත. මෙය දිගට ම වර්ධනය වන්නට බලයි. මේ

 <sup>&</sup>quot;කම්මං සත්තේ විභජති යදිදං භීනප්පණිතතාය."

නිසා කලින් යෝජනා කළ පරිදි ඊට කර්මයේ අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්ම යයි නම් කළ හැකි ය.¹ ඉදින් චරිතය අතිශයින් දුෂ්ට හෝ අපවිතු හෝ වේ නම් එය සකස් කර ගත යුතු ය. මෙය නියා පුතිකියා නියාමයෙන් ඉදිරියට යයි. මෙය කර්මයේ විපාකදායක මූලධර්මය යයි නම් කරමු.

කර්මයේ දුඃබදායක තෝලන (සමබර කරන) ශක්තියේ මාර්ගයෙන් විපාක දායක මූල ධර්මය, අප ආත්ම පාරිශුද්ධියේ පටු මඟට <sup>2</sup> නැවත ගෙන එයි. එහෙත් අපි අචිච්ඡින්නතා මූල ධර්මයෙන් ඒ මඟ දිගේ ම බාධා රහිත ව නිසල ව ඉදිරියට යමු. අපි අපේ ආත්මය සඳහා වැඩි වැඩියෙන් උසස් වූ මන්දිර තනා ගනිමු. අවසානයේ දී අපි මෝක්ෂය ලබා ගනිමු.

<sup>1.</sup> කර්මය සඳහා යෙදෙන වචනයක් වන සංස්කාර ශබ්දයෙන් මේ අදහස අදෙනැයි සිහිය හැකි ය. (ඇම. හිරියන්න The Essentials of Indian Philosophy 49 පිට) වරක් කළ දෙය නැවත සිදු වන්නට බලයි. අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය යයි නම් කරන ලද්දේ මේ ගතියයි. කළ හොඳව ශුභ ඵල ද නරකට අනිෂ්ට ඵල ද ලැබේ. විපාක දායක මූල ධර්මය යයි කීවේ මෙයට ය.

මෙය අන්තවලට නො ගිය මධ්‍‍‍‍ මධ්‍‍ ප්‍රතිපදාව ය.

## 10

## මනුෂෳ චරිත වර්ග

"ඉලා්කයේ මනුෂා වර්ග දෙකක් ඇත. මින් එක් වර්ගයෙක් මනුෂා පුජාව දෙකකට බෙදයි. අනෙක් වර්ගය එසේ නො බෙදයි." මෙසේ කියන රොබර්ට බෙන්වලේ තම විස්මය ජනක හාස කථා කෞශලායෙන් කරන ලද්දේ අනෙක් බොහෝ වර්ගීකරණ තරමට ම ගැළැපෙන වර්ගීකරණයක් ඉදිරිපත් කිරීම ය.

මෙහි දී හේ මෑතෙක සිටි මතෝවිදහාඥයන් අතර, මනුෂා වරිත පිළිබඳ ව පැවැති මූලික මතභේදයකට ඇඟිලි ගැසීමක්ද කරයි. ලෝකයේ සියලු මිනිසුන්, මනුෂා වර්ග කීපයකට බෙදන්නා වූ ද එසේ නො බෙදෙන්නා වූ ද මනෝවිදහාඥයෝ සිටිති. මෙයින් පුථම කොටස මනුෂා චරිත පිළිබඳ ව වර්ගවාදය" අනුගමනය කරති. දෙවැනි කොටස "ගුණවාදය"<sup>2</sup> අනුගමනය කරති. මේ වාද දෙක ම මනුෂායන්ගේ ඇති වෙනස්කම් විගුහ කිරීමට යන්න දරයි.

අනාංයන් පිළිබඳ ව අපට ලැබෙන දෛනික අත්දකීම්වල දී අපි සියලු දෙනා ම අප විසින් ම තෝරා ගන්නා ලද සාර

<sup>1.</sup> Type theory

<sup>2.</sup> Trait theory

ධර්ම පද්ධතිවලට අනුව මනුෂායන් වර්ග කීපයකට බෙදා ගනිමු. සමාජ පියයෝ ද, සුවචයෝ ද, මිනුභාෂීනූ ද, දුර්වචයෝ ද, ආත්මාර්ථකාමීනු ද, ආත්ම කේන්දිකයෝ ද අපට හමු චෙති. මනුෂායන් තමන් ම මූලික කණ්ඩායම්වලට වෙන් චෙතැයි ද බොහෝ මනෝවිදහාඥයන් විසින් නිගමනය කර ඇත. තමන් පිළිගත් ඒ වර්ග සඳහා විදහනුකූල වූ පදනමක් පිහිටුවා ගැනීමට ඔවුන් යන්න දරීම ස්වාභාවික ය. මේ දෘෂ්ටිය නිසා බොහෝ වර්ගවාද පහළව ඇත. යූං, ¹ ස්පැන්ගර්, ² කෙට්ශ්මර් ³, රොසනොෆ් ¹ යන මොවුන්ගේ වර්ගවාද පධාන චෙයි. මේ හැම වාදයක් ම සැලකිය යුතු විදහ ගෞරවයකට සුදුසු ය.

නැණවත් විතිශ්වයකාරයකු මෙන් පුතර්ජන්මවාදය, චරිත පිළිබඳ ගුණවාදය, වර්ගවාදය යන දෙකට ම රුකුල් දෙයි. එසේ ම ඒ දෙකේ ම ඇති අඩු පාඩුකම් ද පෙන්වා දෙයි. කේසි කියැවීම්වල ආලෝකයෙන් අප එක් වර්ගවාදයක් සැලැකිල්ලට ගතහොත් මෙය සිදු වන්නේ කෙසේ දයි අපට දක ගත හැකි වෙයි.

සමහර විට සාමානය මහජනයා අතර අතිපුසිද්ධ විදහනුකූල වර්ගවාදය, කාල් යූං විසින් ඇති කරන ලද වර්ගවාදය විය හැකි ය. එය අන්තර්නත බහිර්නත වර්ගවාදය ් යන නමින් හැඳින්වෙයි. මේ සංකල්පය පිළිබඳ යුංගේ මූල සංස්කරණයට අනුව, මනුෂය චරිත අතර මූලික වෙනස ඇත්තේ ඔවුන් සැලකිලිමත් වන්නේ අභයන්තර සතයෙන් කෙරෙහි ද නැති නම් බාහිර සතයෙන් කෙරෙහි ද යන්නෙහි ය. ඔහු තම කාර්යය සඳහා තෝරා ගත් වචනයන්ගේ මූල ලතින් රූපයෙන් , මේ බව දක්ක හැකි ය. "vert" යන්නේ නැමුණු යන අදහස ද

<sup>1.</sup> Jung

<sup>4.</sup> Rosanoff

<sup>2.</sup> Spranger

<sup>5.</sup> Introversion - Extraversion Typology

<sup>3.</sup> Kretschmer

'intro' යන්නේ ඇතුළට යන අදහස ද 'extra' යන්නේ පිටතුල යන අදහස ද ඇත. එහෙත් පුතර්ජන්ම වාදීන්ගේ මතයෙන් සූං හෝ ඔහුට පසුව පැමිණි මනෝවිදහාඥයන් හෝ එක් පුද්ගලයකුට ඇතුළට නැමීමේ ස්වභාවයකුත් තවත් පුද්ගලයකුට පිටට නැමීමේ ස්වභාවයකුත් ඇති වූයේ කවර හෙයින් දයි සතුටුදායක ආකාරයෙකින්, අන්තීම වශයෙන් වීවරණය කර නැත. යූං විසිනුත් තවත් බොහෝ දෙනකුන් විසිනුත් මේ මූලික ආත්ම ස්වභාවවලට ජිව විදහත්මක හේතු ඉදිරිපත් කොට තිබේ. අන් තැන දී මෙන් මෙහි දී ද පුනර්ජන්මවාදී මතය නම් පූර්ව වරිතය පුධාන හේතුව වන අතර ජිව විදහත්මක හේතු ද්විතීයික වන බවයි.

අතීත ජන්මයෙක අද්දකීමක්, ඇතුළට නැමීමේ හුරු බවක් ඇති කරන්නේ කෙසේ ද යන්න කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති බොහෝ නිදසුන්වලින් පැහැදිලි කෙරෙයි. එබඳු නිදසුන් පරීක්ෂා කිරීමේ දී, ඇතැම් මිනිස් ගති ගුණ අනා ජන්මයකට ගෙන යාමෙහි ලා, අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය කියාත්මක වන බව පැහැදිලි ව දක්නට ලැබේ.

සංගීතය පිළිබඳ තරමෙක දක්ෂතාවක් තුබූ වයස විසි එකෙක විදහලයිය ශිෂහවකගේ නිදසුතෙන් මෙය හොඳින් පැහැදිලි වේ. ඕ සිත් ඇදගන්නාසුලු වූ නමුදු අතිශයින් ලජ්ඡා වන බියගුලු තැනැත්තියක් වූවා ය. මිතුයන් සාදා ගැනීම ඇට දුෂ්කර කාර්යයෙක් විය. විදහලයේ සමාජයකට ඇතුළත් නො කර ගැනීම, ඇගේ සිත තවන සිද්ධියෙක් විය. මේ තරුණියගේ ජීවිතයේ මුල් කාලයේ තොරතුරු දන ගන්නට නැත. ඇ අන්තර්නන වර්ගයට අයත් තැනැත්තියක කිරීමේ හේතු ඇගේ පවුල් පරිසරයෙහි තිබෙන්නට ඇත. (අන්තර්නත වර්ගයට ඕවර්ස්ථිට කියන්නේ සංකුචිත වර්ගය¹ කියා ය.)

Contractive type. සංකුචිත යන්තේ අදහස හැකුළුණු යනු ය. අන්තර්ගත් යන්නේ අදහස ඇතුළට නැමුණු යනු ය.

ඒ කෙසේ වෙතත්, මැගේ ජිවිත කියැවීමට අනුව, මේ හතිය ඇති වූයේ අතිත ජන්මයෙක දීය. ඕ අතිදක්ෂ සුරුපී පුයශීලි පුංශ වනිතාවක ව සිටියා ය. එහෙත් ඇගේ සැමියා ඉවුනිංගේ "My Last Duchess" නම් ගුන්ථයේ එන ආදිපාදයා මෙන් ඇගේ කරුණාව හැම දෙනාට ම විහිදෙනවා දකින්නට අකැමැති විය. මේ නිසා හේ ඇගේ හැම ආවේගයක් ම නිර්දය ලෙස මර්දනය කෙළේ ය. ඇතැම් විට හෙතෙම ඇට කසයෙන් තැළුවේය. මෙයින් ඕ බයින් තමාට ම හැකුළුණා ය. වරදවා තේරුම් ගනු ලැබීමේත් දඬුවම් ලැබීමේත් බිය වර්තමානය තෙක් ඇගේ යට් සිතේ පැවතුණේ ය.

පහත දක්වෙන නිදසුතෙහි ද පෞද්ගලික හා ඓතිහාසික පරිසරය විශාල වශයෙන් වෙනස් නමුත් ඒ වර්ගයේ ම හැකිළීම් සැලැස්මෙක් දක්නට ලැබේ. කියැවීම් ලබා ගන්නා විට ඒ කරුණයාගේ වයස විසි අටෙකි. හේ ඉගෙනීමෙහි, උත්සාහවත් වූවෙක් ද ඇතුළට නැමුණෙක් ද විය. කේසිට අනුව, හේ අභිත ජන්මයෙහි දී සාලෙම්හි මන්තර ගුරුකම් පිළිබඳ නඩු විභාගයක දී හිංසා ලැබුවෙකි. මේ අද්දකීමෙන් ඔහුගේ වර්තමාන චිත්ත ගතිය කෙරෙහි ද්විපුකාර බල පෑමෙක් ඇති විය. පළමු වැනි ව එයින් සියලු ම මර්දන වර්ග ගැන ඔහුගේ ද්වේෂයෙක් ඉතිරි විය. දෙවැනි ව ඔහුට ඒ තිසා ඉගෙනීමටත් ඒ ඉගෙනීම තමාටම තබා ගැනීමටත් තද ආශාවෙක් ඇති විය.

සාලෙමහි මන්තර ගුරුකම් පරීක්ෂණ පිළිබඳ ව සාමානායෙන් ඉතිහාසඥයන් විසින් කරනු ලබන වනාඛානතයට වඩා ටිකක් වෙනස් වූ වනාඛානතයක්, කේසි කියැවීම්වලින් කරනු ලබන බව, මෙහි දී සැලකිය යුතු ය. ඒ කාලයේ නියම භූත විදහ වසංගතයක් පැවැති බවත්, පුද්ගලයන් කීප දෙනකුට භූතාවේශයෙන් තොරතුරු ලැබීමේ සතා අද්දකීම් තුබූ බවත් කියැවීමවලින් හෙළි කරන ලදී. මෙය එකල සම්මත වූ ආගමික මතයට විරුද්ධ වූවෙකි. මේ තරුණයා පිළිබඳ සිද්ධියේ දී ඔහුගේ නියම අද්දකීම කිමෙක් දයි කියැවීමෙන් නිශ්චිත කොට නො දක්වෙයි. එහෙත් ලිපි ගොනුවල ඇති සාලෙම යුගයට අයත් අන% සිද්ධි අනුව නිශ්චය කරන විට, මෙසේ නිගමනය කළ හැකි ය. ඔහු විසින් දක්නා ලද, නැති නම් ඔහුගේ ම වූ, පුදුම ආධාහත්මික අද්දකීමක් කියන්නට යන විට, නැති නම් මහජන පිස්සුවෙන් වරදකරුවකු වශයෙන් ගන්නා ලද්දකු රකින්නට යන විට ඔහු අල්ලා ගෙන දරුණු වධයකට පානු කරන්නව ඇත. අකාරුණික සේ සලකන ලද බල්ලෙක් බළලෙක් පවා මනුෂය වර්ගයා අවිශ්වාස කරන්නට උගනී. ඒ නිසා මේ මිනිසාගේ යට් සිතේ පතුලෙහි මිනිසුනට බය වීමටත් මිනිසුන්ගේ සම්බන්ධය නො සොයා තමා දන්නා දෙය සඟවා ගනිමින් පසු බැසීමටත් සහජ ගතියක් පැවතීම ස්වාභාවික ය.

ඉහත සඳහන් කළ නිදසුනට සමාන, සාලෙමහි සිදු වූ අද්දකීම ගැන කරුණු දක්වෙන, නිදසුන් රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල වාර්තා වී ඇත. මේ නිදසුන්වල දී ද ඒ සමාන වූ ම හැකිළීම් ගතියක්, පුතිඵල වශයෙන් ඇති වී තිබේ. තවත් නිදසුන්වලින් ආත්ම සංකෝචනයට (හැකිළීමට) ඇති තවත් හේතු ඉදිරිපත් කර ඇත. අදහස් පුකාශ කිරීමේ අඩුකම පැහැදිලි වීශේෂ ලක්ෂණ වශයෙන් තුබූ එක්තරා වෛදසවරයකු මේ ගතිය ලැබුවේ පූර්ව ජන්මයෙක දී ක්වේකරයකු¹ වශයෙන් මෞන වුතය පුහුණු කිරීමේ දී ය.

නිව්යෝක්හි සිටි එක් වෙළඳ කළමනාකරුවෙක් සංගම් පියතාවෙන් බෙහෙවින් හීන විය. පූර්ව ජන්මයෙක දේශ

<sup>1.</sup> ක්වේකරයෝ (Quakers) නම් මිතුයන්ගේ සංගමය (Society of friends) නමින් හැදින්වුණු කිස්තියානි සංගමයේ සාමාජිකයෝ ය. මේ සංගමය පිහිටුවන ලද්දේ 1641-50 අතර දී ජෝර්ජ් පොක්ස් විසිනි. වාම අඳුලුව හා කථාවට පිය කළ ඔවනු යුද්ධයට සම්පූර්ණයෙන් ම විරුද්ධ වූහ. රැස්වීම්වල දී පවා කථා කළ යුතු ම යයි නදින් හැඟෙන නාක් නිශ්ශබ්ද වුහ.

ගවෙෂකයකු වූ ඔහු දකුණු අපිකාවෙහි තමාගෙන් පමණක් සැදුණු හුදෙකලා ජීවිතයක් ගත කොට තිබුණේ ය. එක් උසස් පාඨශාලා ශිෂාාවකට තද හින මානයෙක් (තමා පහත් ය යන හැඟීමෙක්) විය. ඈ මේ බයාදු ගතියට පදනම දමා ගත්තේ අමෙරිකානු ඉන්දියානු දරියක වශයෙන්, සුදු පදිංචිකරුවනට වඩා තමා අසරණ ලෙසින් පහත් ය යන හැඟීමෙනි. ඔහායෝවේ චෛදාවරයෙක් වෛදා වෘත්තියෙහි සමර්ථ නමුදු ආක්ම විශ්වාසයෙන් හින විය. හේ නිතර ම පැත්තකට වී සිටීමට කැමැති විය. මේ නැම්ම ඇති වූයේ ආදී ජෝර්ජියාවේ දී ලැබූ යටත් විදේශීය අද්දකිමෙක දී ය. එහි දී හේ මහජන යහපත උදෙසා ආත්මාර්ථයෙන් තොර ව කියා කෙළේ ය. අනායෙන් විසින් ඔහුගේ සේවය අයුක්ති සහගත ලෙස අවඥාවෙන් යුතු ව සුළු කොට දක්වන ලදී. කරුණු තේරුම් ගත් ඔහුට සියල්ල තිත්ත විය. තමාත් මනුෂා වර්ගයාත් සැක කරන්නට පටන් ගත් හේ තමාට ම හැකිළී ගියේ ය.

මෙසේ කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති ඉහත සඳහන් කළ නිදසුන් වල හා තවත් බොහෝ නිදසුන්වලත් සාක්කිය අනුව බලන විට ඇතුළට නැමීම, ආත්මය හැකිළීමට හේතු වූ අද්දකීමෙකින් පටන් ගෙන ස්වාභාවික අවිච්ඡින්නතාවෙකින් එක් ජිවිතයෙකින් තවත් ජිවිතයකට යන බව පෙනේ.

පිටතට තැමීමේ දී ද අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය මෙබඳුම තුමයෙකින් කියාත්මක චෙයි. එක් ස්තියක පිළිබඳ පැහැදිලි තිදසුනෙක් ඇත. වයස තිස් පහකට වැඩි ඕ දික්කසාද කරනු ලැබූ තැතැත්තියකි. එහෙත් ඇගේ කිසි ම පසු බැසීමෙක් නැත. දිත් ඕ තුන්වැනි වරටත් විවාහ වීමට සූදානම් ය. කේසිට අනුව ඇගේ මේ පුාණවත් සමාජ පුගල්භතාවට <sup>1</sup> අත්තිවාරම දමුණේ අතිත ජන්ම දෙකෙක දීය. මින් එකෙක් ඇමෙරිකාව

<sup>1.</sup> පුගල්භතාව නම් නුරු බුහුටි කම ය.

සම්පූර්ණයෙන් ජනාවාස නොවූ කාලයෙහි නෘත්‍ය ශාලා කීඩිකාවක වශයෙනි. අනෙක පුංශ රජ මාලිගයෙහි xiv වැති ලුවී රජුගේ මෙහෙසියක වශයෙනි. දෙවන අද්දකීමෙන්, සුහද සබඳතා ඇති කර ගැනීමේ හා සිත් ඇද ගැනීමේ දක්ෂතාත් කේසිගේ වචනවලින් කියන හොත්, "රජුගේ සිට කුස්සි අම්මු තෙක් වූ අවට සිටි හැම දෙන ම ඇඟිල්ලේ නැවැවීමට" ඇති ශක්තියක් ආවේ ය. නෘත්‍ය ශාලා කීඩිකාවක වශයෙන්, ඕ මේ දක්ෂතා පුයෝජනයට ගනිමින් භාග්‍යයේ විපර්යාසයෙකින් හා හදවතේ වෙනසෙකින් තම සමාජයෙහි සිටි පරිවාරිකා සුරදුතිකාවක් <sup>1</sup> බවට පත් වන තුරු ඒ දක්ෂතා තවත් දියුණු කළා ය.

නිව්යෝර්ක් විනෝද කිීඩක විජ්ජාකාරයාගේ නිදසුන ද තවත් සිත් ගන්නාසුලු එකෙකි. කවට කමට දක්ෂ, සිත් ගන්නා පෙනුමක් ඇති, හේ පහසුවෙන් මිතුයන් සාදා ගනී. **කේසිගේ** කියැවීමෙන්, මේ ආශා කටයුතු තරම් වූ පිටතට නැමුණ ගති. අතීත අද්දකීම් දෙකකට පවරා දෙනු ලැබේ. පුථමය සිදු වූයේ මොහක් නිම්නයේ ² ආදි වැසියකු වශයෙන් සිටිය දීය. එහි දී හේ ඒ පුදේශයේ තුබූ විවිධ ජනාවාස එක්සත් කිරීමට ය<mark>න්න</mark> දැරීය. "මේ ආත්මය වැඩි කල් ජීවත් තො වූ නමුත් ඒ ආ<mark>ත්ම</mark> භාවයේ දිත් මීට පූර්ව ජන්මයේ දීත් ඇති කර ගත් දක්ෂතාවලින් වර්තමානයේ දී මිනිසුන් ඇද ගැනීමේ හා පාලනය කිරීමේ ශක්තිය ඔහුට ලැබුණේ ය." ඔහුගේ නායකත්ව ලක්ෂණ වැඩි හරියකුත් සිත් අලවන ගතියත් ලැබුණේ, ආදි ඇමෙ**රිකාවේ** ආධානත්මික සටන්වලිනි. කෙළිකවටකම් කිරීමේ දක්ෂතාවෙන් හා ඥානයෙන් වැඩි හරියක් ලැබුණේ එංගලන්තයේ viii වැනි හෙන්රි රජුගේ මාලිගයේ රාජ සභා කවටයකු සේ සිටි පූර්ව ජ්විතයෙනි. ඔහු දේශපාලනයෙහි කියාකාරී වූ බවත් රටේ ඉම සිද්ධිය නංවාලීමට නියම උනන්දුවක් දක් වූ බවත්, රාජ මාලිගේ

<sup>1.</sup> Ministering angel

. <sub>දේශ</sub>පාලන පුයෝජනය තකා තම දක්ෂතාව දියුණු කළ බවත් <sub>ජෙනී</sub> යයි.

කොටින් කියනවා නම කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති බහිර්නතිය <sup>1</sup> පිළිබඳ හැම නිදසුනෙක් ම පූර්ව ජන්මයන්හි දී <sub>සාමා</sub>ජික වශයෙන් ඉදිරිපත් වී කරන ලද වසාපාරයෙක පුතිඵල බව පෙනේ.

ජීවිත ගණනාවක් ඉක්මීමේ දී අන්තර්නතයන් බහිර්නතයන් වන සැටිත්, බහිර්නතයන් අන්තර්නතයන් වන සැටිත් විගුහ කිරීම සිත් අලවන කාර්යයෙකි. නිෂ්පත්තියට අනුව, අන්තර්නති හා බහිර්නති යන වචන, අවධානයේ ඇතුළට නැමීම හා පිටතට නැමීම අදහස් කරන බව මතක තබා ගත යුතු ය. මේ වචනවලින් ම මානසික ගමනෙක පැත්ත දක්වනු ලැබේ. මීට අනුව ඇතුළු පැත්තට වේවා, පිට පැත්තට වේවා, සිදු වන මානසික චලනය, අනෙක් ඕනෑ ම චලනයක් මෙන් තදින් නතර නො කළ හොත්, තම මාර්ගයෙහි ඒ අතට දිගට ම යන බව පෙනේ.

ආත්මයක්, අන්තර්නත යයි හෝ බහිර්නත යයි හෝ නො කිව හැකි, නීරෝගී සන්සුන් කමෙකින් යුතුව ජීවිත ගණනාවක් පසු කර ඇත. මෙසේ යන විට 19 වැනි ආත්ම භාවයේ දී යයි කියමු - ආත්මය තමා දෙසට හරවන කිසියම් සිද්ධියක් වූවා යයි සිතමු, සමහර විට කොර කකුලක් හෝ දුර්වල ශරීර තත්ත්වයක් හෝ නිසා ඔහුට තම සාමාජිකයන් සේ ස්වස්ථ, නිදහස්, බහිර්නතියෙකින් යුතු ව වාසය කිරීමට නො හැකි වෙයි.

පළමුවෙන් ඇරුඹුණු මේ අන්තර්නතිය (සමහර විට අපහසුවක් වන නමුත්) ස්වස්ථ වූ එකෙකි. එය, මුල දී වන්දී මගවීමේ උපාය මාර්ගයක් ලෙස පෙනුණක්, මිනිසකුගේ විගුහ L. පිටතට නැමීම. කිරීමේ ශක්තිය සාරධර්ම පිළිබඳ හැඟීමත් අභෞතික සතාගත් පිළිබඳ හැඳිනීමත් දියුණු කරන නිසා, එහි එක්තරා හොද පැත්තෙක් ද ඇත. එහෙත් වලනයේ අවස්ථිතිය <sup>1</sup> ඒ පුද්ගලයා දිගට ම අන්තර්නතියට ම යවයි. තමා ගැන ම පමණක් සිතීම කුමයෙන් දියුණු වී, එක් ටැම් මාලිගයක් තනා ගෙන අනා ලෝකය අනවගා යයි ද නො අගී යයි ද සිතන තත්ත්වයෙක් උදා වෙයි. වෙන්කම පිළිබඳ හැඟීමත් සෙයා මානයත් නිසා, හෙතෙම වැඩි වැඩියෙන් තම සාමාජිකයන්ගෙන් වෙන් වෙයි. මේ වාරිතාකල්පයෙන්, හේ නිස්කීයයෙක් ද සමාජ ද්වේෂිතයෙක් ද වෙයි.

මේ නැමීම වැඩි වෙමින් 20 - 21 ජිවිතවලටත් ඉදිරියට යයි. අන්තිමේ දී මේ රෝගී අන්තර්නතියත්, ඔහුගේ සාමාජිකයන් කෙරෙහි චාරිතු චාරිතු දෙපක්ෂයෙන් ම සිදු වන පාප කර්මත් නිසා, කිසියම් මාර්ගයෙක කඩා වැටීමෙක් සිදු වෙයි. මේ දරිය නො හැකි තත්ත්වය, නැතහොත් හිරවීම, ආක්ෂය බය කර අනෙක් අතට පන්තා දමයි. මෙසේ ආත්මය තම අවධානයේ පැත්ත වෙනස් කිරීමට තීත්දු කර ගනී. අසම්පූර්ණ සුපුරුදු උපමාවෙක් මෙසේ ය. යමකුගේ පා නිය පොත්තෙක් මස තුළට ලියලන්නට වෙයි. මුලදී හේ, ඒ ගැන නො සලකා ඊට ලියලන්නට ඉඩ දෙයි. අන්තිමේ දී චේදනාව බලගතු වූ වීව හේ කරපාද වෛදපවරයකු 2 වෙත ගොස් එය ඉවත් කර ගනී.

22 වැනි ජීවිතයේ දී ලැබූ බංකොලොත්තුවෙන්, ආත්මය වඩා සමාජ පුිය වන්නටත් බහිර්නත වන්නටත් මහා යත්නයක් දරයි. 23 වැනි ජීවිතයේ දී මේ ආවේගය පූර්ව ජීවිතයේ දී ලැබූ ශක්තියත් සමහර විට අතරතුර වූ වෙනත් ලෝකයෙක වූ ජීවිතයෙක දී ී ලත් ශක්තියත් ඇති ව කිුයාත්මක වෙයි. මෙසේ

the inertia of motion (අවස්ථිතිය නම වෙනසක් නැතිව දිගට ම පැවැත්මයි.)

Chiropodist

<sup>3.</sup> මේ අන්තර්භවයෙකි. 168 වැනි පිටෙ 1 වැනි අධෝලිපිය බලන්න.

<sub>24 - 25</sub> වැනි ජීවිතවල වර්ධනය වෙමින් යන පුද්ගලයා අන්තිමේ <sub>දී 26</sub> වැනි ජීවිතයේ දී පූර්ණ බහිර්නතයකු <sup>1</sup> බවට පත් වෙයි.

එහෙත් නැවත ඇති වන්නේ තවත් තීරණාත්මක යුගයෙකි. ඔහුට තම සාමාජික දායාද, අාත්ම පීණනයට හා ආත්ම බල ඉර්ධනයට නො යොදා හාගෘ සම්පන්න ලෙස, සමාජයට අවශා ලෙස, සකස් වී බහිර්නනයකු ලෙස දිගට ම සිටිය හැකි ද ? පමණ ඉක්මවා ඇතුළට නැමීම නිසා තනි වූ ආත්මය තමා උසස් කොට දක්වීමට නැමෙයි. එසේ ම පමණ ඉක්මවා පිටනට නැමීම නිසා, සමාජයෙහි නියම අභිවෘද්ධියට සියුම් ලෙස හානි පැමිණේ. මෙසේ ඒ පුද්ගලයා 26 වැනි ආත්ම භාවයේ දී උඩඟු කාමුකයකු වනු ඇත. ඔහුගේ තෘප්තිකර සාමාජික සමර්ථනාවෙන් හා ආත්ම විශ්වාසයෙන් ඇති වූ, ආත්මාර්ථකාමී කියා අපට දක්නට ලැබෙනු ඇත.

ආත්මාර්ථකාමය කියාත්මක වූ විට විපාක දෙන පාප කර්ම සිදු වේ. මෙසේ හේ, 27 වැනි නැති නම් 28 වැනි ආත්ම භාවයේ ද, ඉතා ශක්තිමත් පුද්ගලයකු වන නමුත්, මුල් ජීවිත පරිසරයේ බලගතු සිද්ධියෙකින් ඇතුළට නැමුණු, ස්නායු රෝගවලට බර වූ තැනැත්තෙක් වෙයි. මෙසේ සමාජය ගැන සිතන්නටත් ආධාපත්මික පදනම් මත පිහිටා කියා කරන්නටත් පටත් ගනී. පුද්ගලයකු වශයෙන් පවතින්නට නම්, එසේ කිරීම අවශා බව ඔහුට වැටැහෙයි.

නැවත සමබරකම සඳහා සටතෙක් ඇති වෙයි. මෙසේ අපට හෙගල්ගේ පුසිද්ධ ස්ථාපනය² පුතිස්ථාපනය³ හා සංස්ථාපනය⁴ යන තුන ඓතිහාසික සිද්ධීන්ගේ ඇති කාල්පනික වලන සැලැස්මක් පමණක් නො වන බව, පෙනෙන්නට වෙයි. එයින් ආත්ම අභිවෘද්ධියට යන ගමන් සැලැස්ම ද දක්වනු

<sup>1.</sup> පිටතට නැමුණකු 2. thesis 3. antithesis

<sup>4.</sup> Synthesis (මේ තුන මෙහිදී විස්තර කළ නො හැකි තරමේ ගැඹුරු දාර්ශනික කල්පනා ය.)

ලැබේ. මෙසේ අන්තර්නතිය හා බහිර්නතිය යන නම්චලින් හැඳින්වෙන චෛතසිකාකල්පය පිළිබඳ බිම්, සනා වශයෙන් ආත්මයේ තත්ත්ව ලෙස ඇති බව පෙනේ. මේවා සොයා ගැනීමෙන් යුංගේ හා ඕවර්ස්ථුව්ගේ වැටැහීමේ නුවණ හෙළි වෙයි. මේවා ආත්මයේ ඇති පුතිව්රුද්ධ වූ ආකල්ප ය. ඒවා පවතින්නේ සියලු ම මිනිසුන්ගේ නම් දම්ය හැකි මේසයක් මත ඇති ලියුම්රාක්ක මෙන් නො ව, කිසියම් අවස්ථාවෙක සියලු ම සංචාරකයනට නවාතැන් ගත හැකි සංචාරක කඳවුරු හෝටල් මෙනි.

අන්තර්නතිය හා බහිර්නතිය, ස්තුී පුරුෂ පුතිවිරෝධතා බඳු පුතිවිරෝධතා වන බව පෙනේ. ආත්මය ඇතැම් අවස්ථාවල පුරුෂ ශරීරයෙක ද ඇතැම් අවස්ථාවල ස්තුී ශරීරයෙක ද නිවාස ගුහණය කරයි. ද්විලිංගික වීමට ආත්මය විසින් ඒ දෙකෙහි ම ඇති හොඳ උගත යුතු ය. මෙසේ ම ආත්මය (පිළිවෙළින් වූ ජිවිතවල දී නැතහොත් ජිවිත වකුවල දී) වරෙක බෙහෙවින් අන්තර්නත ද වරෙක බහිර්නත ද වෙයි. එහෙත් ආත්මයේ ඉලක්කය මේ නත (නැමීම) දෙකේ ම ශක්තිය ලබා දනට ම නැමීමයි. මේ කිුියා මාර්ගය ඔර්ලෝසු බට්ටකු සේ දෙපැත්තට වැනෙමින් යන බව පෙනේ. අන්තිමේ දී පවිතු ව ඇතුළත බලන පවිතු ව පිටත තික්මෙන නිශ්වල ආකල්පයෙක් උදා වෙයි. ¹ මෙය පවිතු ව ඇතුළු කර ගැනීමෙන් පවිතු ව පිටකිරීමේත් ආකල්පයෙකි. මේ අවස්ථාවේ දී ඒ පුද්ගලයාට අන්තර්නත බහිර්නත යන විශේෂණ යෙදීම ඔක් ගසකට ඒවා යෙදීමට වැඩියෙන් යෝගා නොවේ.

මෙහි දක්වන ලද මූල ධර්මයන් තහවුරු කරන සාක්කි සපයන, සාර්ථක වූත් අසාර්ථක වූත් සාමාජික සකස්වීම පිළිබඳ බොහෝ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. එබඳු නිදසුනෙක්,

මෙවිට නියම මධාම පුතිපදාවට පැමිණ ඇතැයි තිව හැකි ය.

බෙහෙවින් කථා කරන, ආකුමණශීලී බහිර්නන ස්වභාවයක් ඇති, ස්තියක පිළිබඳ ව ය. ඈ මුල දී බලාපොරොත්තු වූයේ නිළියක වන්නට ය. එහෙත් පවුලේ කරදර නිසාත්, මීටී, මහත ශර්ය නිසාත්, ඈට නම අදහස ඉටු කර ගැනීමට නො හැකි විය. ඒ නිසා ඕ වහාපාර ලෝකයට ඇතුළු වූවා ය. ඇගේ ජීවිත කියැවීමට අනුව ඕ ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයෙහි විනෝද කිඩිකාවක් වූවා ය. ඇට සමාජ තත්ත්වයක් හා සුබෝපභෝගී ජීවිතයක් ගත කිරීමට තිබිණි. එහෙත් ඈ ඒවා ලබා තිබුණේ තම පුතිපත්ති පාවා දීමෙනි. අනහ පුද්ගලයන් කෙරෙහි බල පෑමට හැකි බවත් සාකච්ඡාවේ හා නාටහයේ දක්ෂතාත් ලැබුණේ, ඒ ආත්ම භාවයෙනි. එහෙත් කියැවීමට අනුව ඇය පූර්ව ජන්මයේ දී ඒ ශක්ති "ආධාහත්මික පුතිවේධයෙකින් ' තොරව" භාවිත කළ නිසා දන් පුාර්ථනා භංගයට පත්ව සිටී.

මේ ආත්මය දන් සිටින්නේ, ඉහත සඳහන් කළ තීරණාත්මක අවස්ථාවේ ය. ඇගේ ශරීරයේ ආකෘතියත්, පවුලේ තත්ත්වයත්, දර්ශනීය වෘත්තීය මාර්ගයෙකින් ඇගේ නාටා සමර්ථතාවලට පුකාශ වන්නට ඉඩ දුන්නේ නැත. ඇගේ සාකච්ඡා ශක්තියට එතරම් බාධා වූ බවෙක් නො පෙනේ. එහෙත් කියැවීමෙන්, ඇගේ පුකාශන ශක්තිය, ආධානත්මික පතිවේධයෙන් තොර ව නො යොදන්නට ඇට පැහැදිලි ව අවවාද කර තිබේ. මෙයින් අදහස් කර ඇත්තේ එසේ නො කළ හොත් වැඩි නරකක් සිදු වන බව ය.

මෙබඳු නිදසුන්වලින් පෙන්වන්නේ ආධානත්මික හා වෘත්තීය පුශ්න තදින් එකට බැඳී ඇති බවයි. ඇතැම් විට මේ තිදසුනෙහි දී මෙන්, ශක්තියක් තිබිය දීන් වෘත්තියෙක් වැරැදී යයි. මෙසේ වන්නේ ඒ වෘත්තිය ලබා ගත්තා නම්, සකස් කර ගැනීමට ඉඩ නොලැබෙන ආධානත්මික දුර්වලතාවක් සකස්

l. Spiritual insight (පුතිවේධය නම් විනිවිද දක්නා නුවණයි.)

කර ගැනීමට ඉඩ සපයා දෙනු සඳහා ය. අවුරුදු තිස් දෙ<sub>කේ</sub> වයසේ දී මේ ස්තුියට කථාන්තර කියන්නියක හෝ ළදරුවන්ගේ නැතහොත් හිර කරනු ලැබූවන්ගේ සහචාරිකාවක හෝ වන්<mark>තට</mark> උපදෙස් දෙන ලදී. කෙසේ හෝ ඇගේ සමර්ථතා ආත්මාර්ථකාම නො වූ පුයෝජනවත් කාර්යයක් සඳහා භාවිත කළ යුතු විය.

අතීතයෙහි වූ බහිර්නත ශක්ති භාවිතය නිසා වර්තමානයෙහි මානසික පුතිකාර අවශා වූ චිතුයක් දක්වන තවත් නිදසුනෙක් හතළිස් නව හැවිරිදි ස්තියක පිළිබඳ ව ඇත. ඇය කොළොම්බියා දිස්තික්කයේ චොපින්වන් නගරයෙහි පෞද්ගලික ලේඛිකාවක් වූවා ය. ඇගේ ලියුම්වලින් හැම සමාජයක් ම ඈ හොඳින් පිළිගන්නේ නැත යන හැඟීමක් ඇ තුළ වූ බව පෙනී යයි. සමහර විට මෙය ඇති වන්නට ඇත්තේ කුඩා කාලයේ දී ඇගේ සහෝදර සහෝදරියන් ඈ තම සමාගමයෙන් බැහැර කළ නිසා විය හැකි ය.

අෑ මෙසේ ලියා ඇත. "මා වැඩුණේ හය සංකීර්ණයෙකිත්" යුතු ව ය. එය හැම විට ම මා පසු පස ආවේ ය. පිරිසෙක සිටින හැම විට ම මට හැඟී ගියේ, මා අනවශා කෙනකු ලෙස ය. එබඳු තැනෙක දී කළ යුතු, කිව යුතු දෙයක් මට වැටැහුණේ නැත. යම් යම් කරුණුවලට සම්බන්ධ වීමට අවශා වූ නමුත් එය කරන්නේ කෙසේ දයි මට වැටැහුණේ නැත. මා කෙරෙහි නො කැමැත්තක් ඇති වේය යන බය නිසා නිතර සමාජය පුද්ගලයකුගෙන් බලාපොරොත්තු වනවාට වඩා වැඩි කොටසක් කළ යුතු යයි මට සිතුණේ ය. මේ නිසා මම, කාට හෝ කුමක් හෝ කිරීමට මගේ පහසුවත් සෞඛායෙන් කැප කරමි. මා අවශාවූ කෙනකු වීම මට අවශා විය." තම ජෙම සම්බන්ධතා තුනක් ද කැඩි ගිය බව ඕ කියයි. මෙයින් දෙකෙක දී ඇගේ පෙම්වතා ඇට ආලය කරන බව සහතික කොට කියා සිටි නමුත් ඈ අත හැර අන් තැනැත්තියක හා අවාහ වී ඇත.

<sup>1.</sup> a fear complex

පූර්වයෙහි ඈ ඔහායෝවේ ආදී පදිංචි කාරියක වූ බව ජීවිත කියැවීමෙන් හෙළි කරන ලදී. ඈ අන් අයට කාරුණික ව සැලැකුවේ ආත්මාර්ථය සඳහා පමණි. "මේ ආත්මය තමා ලත් දෙයින් තාප්තිමත් වූ නමුත් බොහෝ දෙනකුන්ගේ බලාපොරොත්තු කඩ කළා. අද ඈට කරදර පැමිණෙන්නේ එදා ඇගෙන් කරදර ලැබූ අයගෙන් ම ය. අනාපයන් තම නැඟීමේ අඩ් වශයෙන් පාවිච්චි කිරීම ඔබ විසින් ම විදිය යුතු කර්මයෙහි ඔබ වළලා ගැනීමෙකි."

විශ්වය අවංක ය. එය හරියට ම කිරා බලා දී ඇති දෙය ආපසු දෙයි. පැහැදිලි කැටපතක් මෙන් මේ ස්තියගේ වර්තමාන ජීවිත පරිසරය ඈ අනාසන්ගේ ජීවිතවල ඇති කොට තුබූ ජීවිත පරිසරය ම නිවැරැදිව පිළිබිඹු කෙළේ ය. ඇත්ත වශයෙන් ඇගේ පූර්ව ජන්මයේ දී ඈට අනාසයන්ගේ සමාගමය අවශා නො වීය. එය අවශා වූයේ ඇගේ පුයෝජනය සඳහා පමණි. ඇගේ වර්තමාන ජිවිතයේ දී පවුලේ ඇගේ තත්ත්වය කෙබඳු ද යත් ඈට ඇගේ සමාගමය අනවශා යි හැඟිණි. මෙයින් සිදු වූයේ තමා අනාරක්ෂිත යන හැඟීමත් අන්තර්නතියකුත් ඇති වීම ය. මෙය මුළු ජිවිතය පුරාම පැවැතුණේ ය. සුරූපී වූ ඈට මිනිසුන් කීප දෙනකුන් ඇද ගැනීමට තරම් සමාජ දක්ෂතා තිබිණි. ඔවුන් ඈට තවත් ආලය කරතැයි යන හැඟීම ඇති කළ තමුත් ඒ සියල්ලෙහි දී ම ඕ රැවැටුණා ය.

ඇගේ ම පිළිගැනීම අනුව තමා අනාසයනට අනවශා ය යන හැඟීමක් ඇගේ අන්තර්නතිය පිළිබඳ හැඟීමත් නිසා ඕ අනාසයනට උදව් කිරීමට උත්සාහ ගත්තා ය. ඈ එසේ කෙළේ අනාසයනට තමා රුචි වීමටත් ඔවුනට තමා ඕනෑ කරවීමටත් ය. මේ කුමයෙන් කර්ම විපාකයේ ඇති හිතවත් පුතීකාරාර්ථය ඉටු විය. අතීතයේ ආත්මාර්ථකාමී ව වංක ව අයථා පුයෝජනයට යොදන ලද සමාජ දක්ෂතාව වර්තමානයෙහි දී තමා සමාජයට එපා වීමට හේතු විය. මෙයින් ඇයට මිදෙත හැක්කේ අ<sub>ව්කෙ</sub> පරාර්ථකාමයෙන් පමණි.

පුද්ගලයන් තුළ ඇති වන බලාපොරොත්තු සුන්වීමේ අද්දකීම ඉතා සුලබ දෙයෙකි. මෙය අනිවාර්යයෙන් ම මානසික මට්ටමෙහි සිදු වන බූමරංග කර්ම විපාකයක් බව පෙනේ. පහත දක්වෙන්නේ ඒ පිළිබඳ ව කියැවීම්වල ඇති හොඳ ම සාරාංශයයි. අවධාරණයෙන් කී දේ කළු අකුරින් ඇත.

"මේ ආත්මයේ බොහෝ බලාපොරොත්තු අනාසයන් නිසා සුත් වී තිබේ. මේ සනාතන වූ පුථම නීතිය දන ගන්න. වපුළ බීජයේ ඵල යම් දවසෙක නෙළා ගත යුතු ය. ඔබ අනාසන්ගේ බලාපොරොත්තු සුන් කළා. දැන් ඔබගේ ම බලාපොරොත්තු සුන්වීම් වලින් ඔබ ඉවැසීම, උගත යුතු ය. සියලු ගුණයන්ගෙන් අගුගණා වූ ඒ ඉවැසීම, ඔබ අඩුවෙන් ම තේරුම් ගෙන ඇති ගුණ ධර්මයයි. ""

අනාපයන්ගේ හැඟීම් ගැන නොසැලකීම බහිර්නතයාගේ ස්වභාවයෙකි. පසු ව තමා ම අන්තර්නත ව සාමාජික අදක්ෂතාවෙන් යුතු ව අනාපයන්ගේ අකරුණාවට ගොදුරු වීමට වඩා මේ සඳහා ඇති හොඳ පුතිකාරයෙක් නැත.

මේවායින් හා තවත් මෙබඳු නිදසුන්වලින් ආත්මයෙහි ඇති වූ නැම්මක්, අභාගන්තර දූෂණය නිසා පුතිකාරක බාධාවක් ඇති වන තාක් වලනයේ අවස්ථියෙන් <sup>2</sup> මෙන් දිගට ම යන්නේ යන මතය තහවුරු කෙරෙයි. ඒ බාධාවෙන් පසු ව අනෙක් අතට හැරි සම්පූර්ණ පුතිපක්ෂ තත්ත්වය ළඟා වන තාක් ගමන් කරයි. නිශ්චලත්වයක් ළඟා වන තාක් මේ දෙ පැත්තට යෑම් ඔරලෝසු බට්ටා පැද්දෙන්නා සේ දිගට යයි, බහිර්නත හ

ඛන්නී පරමං තපෝ (ඉවැසීම ලොකු ම තපසයි.)

Inertia of Motion (බාහිර බලපෑමක් ඇති නොවුව හොත් අරමභ වූ චලක් දිගට ම එසේ ම පවතී. අවස්ථිතිය නම් ඒ පැවැත්මයි.

අන්තර්නත තත්ත්ව අතර ඇති සංකුමණය, සෞඛ්යයේ හා <sub>භාගය</sub>යේ මාරුවීම්වලට සම්පූර්ණයෙන් ම සමාන ය.

මෙහි දී අප විසින් කියැවීම් පරීක්ෂා කොට ඇත්තේ <sub>දන</sub>ට ඉදිරිපත් ව ඇති චරිත වර්ගවාදවලින් එකක් සුම්ඛන්ධයෙන් පමණි. එනම් යූංගේ චරිත චර්ගය සම්බන්ධයෙනි. එහෙත් දනට සකස් කර ඇති සියලු ම මනුෂා වර්ග පිළිබඳ ඉගැන්වීම් සම්බන්ධයෙන් ද මේ නිගමනය ම ලබා ගත හැකි ය. මේ වර්ගවාද මිනිසුන්ගේ සාර ධර්ම පදනම් කොට ඔවුන් පිළිබඳ ව ස්පුැන්ගර් කර ඇති වර්ග කිරීම බඳු වූ මානසික වර්ග කිරීම් වූවත් **කෙට්ශ්මෙර්**ගේ වර්ග කිරීම බඳු වූ ශාරීරික වගී කිරීම් වුවත් ඒ හැම එකක් ම මනසේ හා ආත්මයේ යට ඇති ගුණවත් බාහිර පුකට වීම පිළිබඳ කරුණු දක්වයි. මේ ගුණ, පරිණාම මාර්ගයෙකින් ජීවිත කාලයට වෙනස් වෙයි. වර්ග කිරීම්වල සතාපොව පිළිබඳ විදහාව විසින් කරනු ලබන අවසාන නිගමනය කුමක් වුවත් ඒවා විශ්වාස කරන්නවුන් සඳහා <mark>කේසි</mark> කියැවීම්වලින් අඩු ගණනේ එක් කරුණක් ඔප්පු කර දෙන බව නම් දක්නට ලැබේ. එය නම් දුනට ඇති චරිත වර්ගවාදවලින් ආත්මය සදහට ම අවසාන වශයෙන් හංවඩු නො ගසන බව ය. පහසුව තකා කිසියම් පුද්ගලයකු කිසියම් චර්ගයකට අයත් යයි කිව හැකි ය. එහෙත් ඒ වර්ගය කුමක් වුවත් එය චිත්තාකල්පයේ තාවකාලික තහවුරු වීමෙක් පමණි. නිතාඃ පුද්ගල ඒකත්වයේ අභිවෘද්ධිය සඳහා තාවකාලික අවස්ථාවෙක් පමණි.

## 11

## මානසික කර්ම විපාක නිදර්ශන

දිුර්ගුණ ගණයට අයත් පාපයක් වන මානය, කොරවීමේ ස්වරූපයෙන්, පැහැදිලි කායික විපාක ගෙන දෙන සැටි අපි දූනටම දූක ඇත්තෙමු. දුර්ගුණ පාපවල විපාක වශයෙන් බරපතල මානසික පුශ්න ඇති වන බව දක්වන නිදසුන් බොහෝ ගණනෙක්ද කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. මේවා අතර හරියට හැඩ ගැසීමට නො හැකි වීම පිළිබඳ කැපි පෙනෙන නිදසුන් දෙකක් ඇත. මේ විපාකයේ පාප කර්මය වී ඇත්තේ අසහනයයි.

පුථම නිදර්ශනය xiv ලුවී රජුගේ කාලයේ පුංශ මඩමෙක සිටි තවුසියක පිළිබඳ ව ය. තද අකාරුණික තැනැත්තියක වූ ම් මිනිස් දුර්වලකම් නො ඉවසුවා ය. ඇගේ ධර්ම ගුන්ථ ඥානය අකුරට සීමා වූවෙකි. මේ නිසා ඕ නීතියේ අර්ථය නො ව අකුර කඩ කළ අයට අවඥා කළා ය.

ඇගේ අසහන කර්මයේ පුථම විපාකය මේ ආත්ම<mark>යේ දී</mark> පහළ වූයේ ගුන්ටීගත ආබාධයක් ලෙස ය. එය තුරුණු වියේහිත් දිගට ම පැවතුණේ ය. අධික ව ඔසප් ලේ ගැලීමේ ආබාධ<sup>ය</sup> නිසා ඇයට දිනපතා පාසැල් යෑමට නො හැකි විය. සෑම <mark>ජනි</mark> හතරකට ම සති දෙකක් ඈට ඇඳට සීමා වී සිටීමට සිදු විය. <sub>එයින්</sub> ලැජ්ජාවට පත් වූ ඕ තනි වූවා ය. මේ නිසා ඇයට ඇගේ <sub>වයසේ</sub> අය ආශුය කරන්නට ලැබුණේ නැත. මෙය ඇගේ හැම <sub>අංගයක්</sub> කෙරෙහි ම බල පෑවේ ය.

අන්තිමේ දී ආබාධය නැති විය. සුරූපී ව වැඩුණු ඕ වෘත්තියෙන් නිව්යෝක්හි ආදර්ශිකාවක් ¹ වූවාය. ඈ විවාහ වූ නමුත් විවාහ ජීවිතය අභාගෘ සම්පන්න විය. අමුසැම් දෙදෙනාට හැළැපෙන ගුණ තිබුණේ ස්වල්පයෙකි. සැමියා ආදර රහිත අකාරුණිකයෙකි. ඕ ආදරය බලාපොරොත්තු වූවා ය. දෙවන ලෝක යුද්ධයේ දී සැමියා පිටරට ගියේ ය. දන් උදා වූයේ තද තනිකම් යුගයෙකි. චේදනාව දරා ගත නොහැකි නිසා ඕ සෞඛා වර්තයද නරක් කිර ගත්තා ය. නව මත් ඈට පීඩා කළ සමාජ තහංචිවලින් මිදීමට ඇති එක ම මාර්ගය මත්පැන් වීදුරුවක් දෙකක් ගැනීම බව ඕ සොයා ගත්තා ය.

පටන් ගත් පසු, ඇයට එය නතර කර ගත නොහැකි විය. ඇගේ මධු පාන විනෝද වඩ වඩාත් දික් විය. ඇතැම් විට ඕ සති තුනක් දිවා රාතුි දෙක්හි දිගට ම බීවා ය. මේ අතර ඕ ඇගේ සිතට වැටුණු ඕනෑ ම සොල්දාදුවකු, නැවියකු හෝ අහස් නැවියකු සමඟ නිදි වැදුණාය. බීගත් විට ඇට කිසිම ලැජ්ජාවක් නැත. ඕ කිසි ම ගණනක් නැති ව තද නො කළ ඇතුළු ගෙයි ඇදුමින් යුතු ව පස්සා මිදුලට කුණු බාල්දිය ගෙන ගියා ය. නො ම්කේවන ලද ඇතැම් අවස්ථාවල වාසය කළ ගෙදර සාලයට ඈ සම්පූර්ණයෙන් නග්නව ගියේ පුීතියෙනි.

අන්තිමේ දී මත්පැන් අධික වීම නිසා ඇගේ සෞඛා <sup>පිරි</sup>හි ගියේ ය. ඇගේ අත් වෙවුලන්නට වී සැමියා එවන චෙක් <sup>පත්ව</sup>ලට අත්සන් තබන්නට පවා නොහැකි වීය. එක් සිහි ඇති

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ආදර්ශිකාවක් නම් වෙළඳුන්ගේ වස්තුාහරණාදියෙහි හැඩරුව දක්වීම සඳහා <sup>ලෙ</sup>යාදා ගනු ලබන ස්තියකි.

අවස්ථාවෙක දී ඕ, හමුදා කඳවුරු කීපයකට හා නාවුක ස්ථාත කීපයකට අතර පිහිටි මධ්‍යස්ථානයක් වන සුව නගරය අතහැර උපන් නගරයට යැමට තීරණය කළා ය. ඇගේ මෑත ල ලියුම්වලින් ඇය වගකිව යුතු ලේඛිකා නනතුරක් දරන බෑ පෙනී යයි. වෙනත් තැන්වලින් තව මත් ඇය තරමක් මත්පැත් පානය කරන බව පෙනී යයි. ඕ සැමියාගෙන් ද දික්කසාද වූවා ය.

ඇගේ පහත වැටීමට මූලික හේතුව මතු වූයේ පෞද්ගලික දුෂ්කරතාවෙකින් බව පෙනේ. ඊට හේතුව වූයේ ගුන්රීගත ආබාධයෙකි. (ගුන්රී, කර්ම විපාකයන්ගේ පුකාශනයට කේන්දුස්ථාන වන බව කේසි නිතර පෙන්වා දෙයි.) මේ අයථා කියාකාරීත්වය අනාසයන් හෙළා දකීමේ සෘජු විපාකයෙකි. එය ඇගේ ආත්මයේ තුබූ පරිතාහාග රහිත බවෙකි. අනාසයන් කෙරෙහි ඇති බව දුටු විට නිර්දය ව හෙළා දකීමේ දුර්ගුණය ඇගේ ම දුර්ගුණයක් වී තිබේ. මෙසේ ඇයට, වැරදීමේ ආභාෂන්තරික අවශානාවත්, වැරැදි කරන පුද්ගලයන් පාපයට පොළඹවන තෘෂ්ණාවත්, ඉන්දිය සන්තර්පණයෙන් සැනැසීමක් සෙවීමට මිනිසුන් පොළඹවන දුබල කම හා තනි කමත්, තේරුම් ගැනීමට ඉඩ සලස්සා දී ඇත. උපහාස කරන්නන් තුළ මෙන් හෙළා දකින්නන් තුළ ද ඔවුන් හෙළා දුටු තත්ත්වය ඇති විය යුතු ය.

මානයේත් පූර්ව විනිශ්චයේත් ් සිත් ගත්තාසුලු චිතුයක් දක්වන පූර්ව ජීවිතයේ දී ඕ කිස්තුස් වහන්සේගේ කාලයේ දී පලස්තීනයේ ජන්මය ලබා සිටියා ය. මෙහි දී ඕ යුදේවී පූජකයකුගේ බීරිය වූවා ය. ආගමික මණ්ඩලයන්හි මහත් කැළැඹීමක් ඇති කළා වූ ද චාරිතු අනුගමනය නො කළා වූ ද ඒ තරුණයාගේ වහාපාර නො ඉවසූ ඕ, ඒවාට අවඥා කළා ය. ඈ එසේ කෙළේ ඇගේ සමාජ තත්ත්වය නිසා ය.

Prejudice (පූර්ව විනිශ්චය නම සාක්කි විමසිමක් නැති ව පෙරාතු ව <sup>8</sup> කෙරෙන හිරණයයි.)

සෙයා:මානයෙන් ඈ ලබා ගත් පීතිය කාලය නිසා <sub>වියැළුණේ</sub>වත් චාරිතු නිසා පිලුණු වූයේ වත් නැති බව පෙනේ. <sub>නැවි</sub>න ඈ මැසෙවුසෙට්ස්හි <sup>†</sup> සාලෙම්හි උපන්නා ය. ඈ අනායන් අත හැරීමටත් ඔවුනට අවඥා කිරීමටත් යුහුසුලු වූවා ය. ඈ වඩාත් අකාරුණික වූවා සේ ය. මෙහි දී කේසි කියමන් උදුරා දක්වමු. "මෙවර මේ තැනැත්තී පුද්ගලයාගේ පුනර්ජන්මය ගැන ඒත්තු යන සාක්කි තුබූ අයට අකාරුණිකව ඔවුන්ගෙන් පුශ්න කරමින් ඔවුන් අවඥාවට පාතු කළා ය....මෝ තොමෝ බොහෝ දුෂ්කරතා ද ඇති කළා ය. ඇතැමුන් දියේ ගිල්වනු ලබන කල බලා සිට කැමැත්ත දුන්නා ය. සමහරුනට කසයෙන් තළන විට සාක්කි දී එය අනුමත කළා ය. ඒ නිසා දුන් මේ ආත්මය, සිතට බාධා ඇති වන කාලයෙකින් බැඳී සිටී. ක්ෂීර ශි්රාවලත්, පළමු වන හා දෙවන ගෙළ ඇටවලත්, ඉදිමීම් ඇත. මේ ඉදිමීමට හේතු වී ඇත්තේ අනුවේදක පද්ධතිය හා මස්තිෂ්ක - කශේරු පද්ධතිය ² අතර වූ හන්දියෙහි තද වීමෙකි. මේ නිසා කායික පුතිකුියා ඇති වන කාලපරිච්ඡේද ඇති වේ."

මෙහි දී කියැවීමෙන් සඳහන් කරනු ලබන "කායික ප්‍රතිතියාව" ස්නායු භංගයෙකි. මේ ජීවිතයේ දී ඒ ස්තියට මෙය විදින්නට සිදු වූයේ, වයස නිස් නවයේ දී ය. ඉන් පසුව අවුරුදු දාහතරක්, කලින් කල මානසික අවනතියක් ඇති විය. ඕ අව්වාහක ය. ඇගේ ලාලිතා යුක්ත නිව්යෝක් නිවාසය නිසාත් ඇට රැකියාවක් නො තුබූ නිසාත් ස්වාධින වූ ධනෝපායන මාර්ගයක් ඈ සතුව තුබූ බව සිතන්නට ඉඩ ඇත. මේ කැනැත්තියට වෛදා ශාස්තීය නැතහොත් මනෝ වෛදාස ශාස්තීය අරෝග ලක්ෂණ රාශියක් තුබූ බව පැහැදිලි ය. වැඩක් කැතුව සිටීම මානසික අවනතියේ වැදගත් සාධකයක් වන්නට දීලිත. එහෙත් ඉහත දී පෙන්වා දුන් අයුරු, එබඳු සාධක,

Massachusetts

<sup>2.</sup> Cerebro-Spinal System

A Nervous Break down

<sup>4.</sup> Psychiatric

<sup>5.</sup> පහත වැටීමේ.

පෙතෙන ආසන්න සාධක මිස නියම සාධක නොවේ. මේ ස්තියගේ ස්වභාවයෙහි හරය වශයෙන්, මනුෂායන් නො ඉවසීමත් ඔවුන්ගේ රුවිකම් හා දුක් ගැන එකසේ අකාරුණිකව උපේක්ෂක වීමත් තිබිණි. පූර්ව ජන්මයන්හි දී ඇය විසින් පුකාශ කරන ලද අසහනය නිසා, අන් බොහෝ අයගේ බලාපොරොත්තු බිදී ගියේ ය. දන් ඇයට ම බලාපොරොත්තු සුන්වීමේ දුක විදින්නට වීම යුක්හි සහගත ය.

මේ ස්තුියගේ පලස්තීන අසහනයේ කර්ම විපාක සාලෙම ජන්මයේ දී විදින්නට නො ලැබුණේ කවර හෙයින් දයි ඇසිය හැකි ය. මේ පුශ්නයට දිය හැකි උත්තර දෙකක් ඇත. පළමුවැනිව ඇගේ සාලෙම ජන්මයෙහි මේ අසහනය සුව කිරීමට වඩා අන¤ වූ අර්ථයක් තිබෙන්නට ඇත. මේ නිසා පලස්<mark>හීනයේ</mark> දී ආරම්භ වූ නැමීම මේ තැනැත්තී වෙනත් ජීවිත කාර්යයෙක යෙදී සිටිය දී නිදහසේ වැඩුණේය. දෙවැනි ව ඇගේ පලස්තීන යුගයේ අසහන ආකල්පය, තවත් මනුෂෳයකුට තදින් <mark>රිදවන</mark> අසහන කියාවක් ලෙසින් පුකාශයට පත් චන්නට තරම් පුකට නො චන්නට ඇත. ඇතැම් වීට මේ අසහනය ආ<mark>රම්භ</mark> අවස්ථාවේ තිබුණු නිසා, බලගතු විපාක දෙන කර්මයක් නිපැදවීමට තරම් පුබල නො වූවා විය හැකි ය. ජිවිතයේ එවැනි හැම මොහොතෙක් ම පරීක්ෂණයෙකි. සාලෙමහි දී ඈට ලැබුණේ ඉවසන්නට හෝ නො ඉවසන්නට හෝ හැකි තත්ත්වයෙකි. ඕ පරීක්ෂණයෙන් අසමර්ථ වූවා ය. මෙසේ ඈ කර ගත්තේ, පලස්තීනයේ දී ඇති වූ අසහනය නැති කර ගන්නවා වෙනුවට එය වැඩි කර ගැනීමය. වර්තමානයේ කර්ම එලවල හේතුව හරියට ම ඇති කර ගන්නට ඇත්තේ සාලෙමහි දී විය හැකි ය.

විවේචනයට ඇති නැඹුරුකමත් අසහන පවුලට ම අයත් දුර්ගුණයෙකි. ඕනෑවට වඩා විවේචක වීමේ කර්මඵල පිළිබඳ සිත් ගන්නාසුලු නිදසුනෙක් පහන දක්වෙයි. එය අවුරුදු වීසි හතක් වයසැති තරුණයකු පිළිබඳ කථාවෙකි. හේ යුද හමුදාවේ පළමුවැනි පන්තියේ ලෙණිවිනන්ට් කෙනෙකි. පුද්ගල අඩුපාඩුකම් පිළිබඳ තියුණු හැඟීමෙකින් හේ පෙඑණේ ය. අපට ඔහුගේ දුෂ්කරතා පිළිබඳව ඔහුගේ බාල කාලයේ තුබූ පැහැදිලි හේතුව සොයා ගැනීමට කුමයෙක් නැත. ඇතැම් විට ඔහුගේ මාපියන් අවිචාරවත් විවේචකයන් වීමට ඉඩ ඇත. ඇතැම් විට ඔහුගේ ශාරීරික පෙනීම නිසා ඔහු තම පාඨශාලා සහකාරයන්ගේ උපහාසයට ඉලක්ක වූවා විය හැකි ය. මෙසේ වන්නට ඇතැයි අප අනුමාන කරන්නේ ඔහුගේ පාප කර්මයේ ස්වභාවයෙනි. කියැවීම මෙසේ ය; "කෙනකු වපුළ ලෙසින් පල නෙළා ගත යුතු ය. ඔබ අනුන් විවේචනය කර ඇති නිසා ඔබත් විවේචනය විය යුතු බව දන ගන්න."

මේ තරුණයා අතීත ජීවිතයේ දී සාහිතා විවේචකයකු බව ඊළඟට හෙළි කර ඇත. ඔහුගේ සිරිත වූයේ තමාට අපිය හැම දෙයක් ගැන ම නිර්දය ලෙස විවේචනය කිරීම ය. අතීතයෙහි අනාසයන් තුළ තමා ගැන සැක ඇති කළ නිසා දූන් ඔහු විසිනුත් තමා පිළිබඳ සැකයේ වේදනාව විදීම බලාපොරොත්තු විය යුත්තෙකි. අතිශයින් විචිතු වූ කර්ම නියාමයේ තවත් සූක්ෂ්ම අංශයක් අපට මෙහි දී දක්නට ලැබේ. ඒ හා පටැලැවී ඇති සදාචාර මතයන් සලකා බැලීමට තරම් ව්දගත් අංශයෙකි, මේ.

වෘත්තියක් වශයෙන් විවේචනය කරන අය ලෝකයේ සිටින්නේ ඉතා ටික දෙනෙකි. එහෙත් වෘත්තියක් වශයෙන් තැතිව විවේචනය කරන අය අද මිහිපිට දෙසිය කෝටි පනස් , ලක්ෂණයක් පමණ ඇත.¹ ජීවන වෘත්තියක් වශයෙන් නැති ව, පළමුවෙන් කථා කරන්නට උගත් තැන් සිට, මරණයෙන් දිව <sup>අගු</sup>ලු වැටෙන තාක්, මහත් උනන්දුවෙකින් මෙතරම් මිනිසුන්

මේ කියමන 1950 දී කියන ලද්දකි.

සංඛ්‍යාවක් නිරත වන වෙනත් කාර්යයක් නැතුවාට සැක නැතු. එය රටේ මුදලින් වියදම් වන ව්‍යාපාරයෙක් නොවේ. එය කෑම්වත් වැඩියෙන් සුලබ දෙයෙකි. ගෙය ඇතුළත දීත් ගෙන් පිටත දීත් යෙදිය හැකි විනෝද ව්‍යාපාරයෙකි. එය මුළු අවුරුද්ද පුරා ම එහි නිරත වීමට දීව දෙකකට වඩා වැඩි උපකරණයක් අනවශයේ. දෙතුන් දෙනකුට එක තැනකට එකතු වන්න දෙන්න, එහි වීවේවනයක් ඇති වනු ඇත.

කෙසේ හෝ මුදල්වලින් වියදමක් නො යන නමුදු, කිසියම් දවසෙක ඉතා ඉහළ මානසික මීලක් ගෙවිය යුතු විනෝද කිහිඩාවෙකි, විවේචනය. "තොරතුරු මූලාගුයය" මේ එඩිගා කේසි තම ශක්තියට දුන් නමය - දිගු කලක් පැතුරුණු හේතු එල දකීමේ පර්වතස්ථ ධීර දෘෂ්ටියෙන් ' බලා පැහැදිලි ලෙස මේ ගණයට අයත් වැරැදි කළ පුද්ගලයන්ට නිතර අවවාද කර ඇත. මතු දක්වෙන්නේ එබඳු සිය ගණන් තිදසුන් අතර ඇති එක් පැහැදිලි නිදසුනෙකි. "මේ ආත්මය දඩි වූ අවස්ථාවල දී තදින් අනායන් විවේචනය කරන ගතියෙන් යුක්ත බව අපට පෙනෙනවා. මෙය පුමාණවත් කර ගත යුත්තෙකි. ඒ ඇයි ? තමා අනායන් ගැන කියන දේ කිසියම රූපයෙකින් තමාගේම දෙයක් වන හෙයිනි."

මෙහි දී අපට හමුවන්නේ, කිස්තියානි බයිබලයේ ඇති සැඟැවුණු අරුත් ඇති කියමන් එක් වර ම සිහිපත් කරවන, ආචාරාත්මක හේතුවල එල වශයෙන් යම් යම් අවස්ථා එළැඹීම පිළිබඳ පැහැදිලි පුකාශනයෙකි. යේසුතුමාණෝ මෙසේ කීහ.

"මිනිසා නිකම් කථා කරන හැම වචනයක්ම විනිශ්චය දිනයේ දී ගණන් වැටෙන බව මා ඔබට කියනවා, ඒ ඇයි ? ඔබ රැකෙන්නේන් වැරැදිකරු වන්නේන් වචනය නිසා ය."

 <sup>&</sup>quot;පබ්බතට්ඨෝව භුම්මට්යේ ධීරෝ ඛාලේ අවෙක්ඛති" (පර්වකයෙක සිටි තැනැත්තා බිම සිටියවුන් දක්නාක් මෙන් පුාඥයා ඛාලයන් දකී.)

ඉහත සඳහන් කරන ලද විනිශ්චය දිනය කර්ම විපාක ඉදිමට සිදුවන දිනය යයි ගැනීම අයුතු වන බවක් නොපෙනෙයි. නැවත,

"මිනිසුන් අපවිතු වන්නේ ඔහුගේ මුව තුළට යන දෙයින් නොව ඔහුගේ මුවින් පිට වන දෙයිනි."

තවද, "ඔබ විනිශ්චය නොචන්නට නම් චිනිශ්චය නො කරන්න. ඔබ කරන විනිශ්චය ඔබ කරා එයි."

අප දුටු කර්ම විපාකවල ආලෝකයෙන් එක් වරම මේ උද්ධෘතවලට ලැබෙන්නේ, තේරුම් ගත හැකි පුබල නිශ්චිත අර්ථයෙකි. එහි පුායෝගික ශක්තිය කිසි සේත් වරද්දා ගත නො හැකි ය.

අනෙක් හැම තැනෙක දී මෙන් මෙහි දීත් කර්ම විපාකයේ ප්රෙක ශක්තිය වේතනාව බව සැලැකිය යුතු ය. තරුණ ලෝප්ටිනන්ට විපාක දුන්නේ ඔහුගේ පූර්ව ජන්මයේ සාහිතත වීවේවක වෘත්තිය ම නොවේ. ඔහුගේ තුබූ ආකල්පයත්, ඔහුගේ වෘත්තිය නුනුවණින් භාවිත කිරීමෙන් අනායෙන් තුළ සැක ඉපැදවීමත් නිසා ඔහුට විපාක විදින්නට සිදු විය. කුස්තියානීනට උපහාස කළ රෝමන් සොල්දාදුවාගේ තත්ත්වය ද (5 පරිච්ඡේදය) මෙබඳු ම බව දක්නට ලැබිණි. ඒ කර්මය හට ගත්තේ රෝමන් මුර භටයකු සේ යුතුකම ඉටු කිරීම නිසා නොවේ. තම ශක්තිය ඉදිරියෙහි අසරණව සිටි අය ගැන සිනාසීම නිසා ය. හැම අවස්ථාවෙක දී මෙන් මෙහි දීන් ගණනට වැටෙන්නේ අර්ථය මිස බහසැජනය නොවේ. දවායෙ මිස රූපය නොවේ. චේතනාව මිස කියාව නොවේ.

ගතිගුණ පිළිබඳ කොටසෙහි දී අතීත ආඥාදායක අද්දකීම් <sup>වලි</sup>න් බලකාමී නැමිම් ඇති වන්නේ කෙසේ දයි පෙන්වා දෙන <sup>ලදී,</sup> නායකත්වය උසස් කොට සැලැකිය යුතු ගුණයෙකි. එහෙත් <sup>සි</sup>ය බොහෝ විට කුෑර පාලකත්වයට නරක් වී යෙයි. මනුෂා ඉතිහාසයේ දී කීප වරක් ම, නිලයේ ශක්තිය, අහංකාරයට හා පුතිපත්ති රහිත ආත්ම පුීණනයට හේතු වී තිබේ. බලය නොමනාව භාවිත කිරීමේ හා එහි විපාක ලැබීමේ දුක් මුසු නිදසුන් කීපයෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත.

සාලේෂ්හි මන්තර ගුරුකම් පිළිබඳ නඩු විභාගවල දී බලයේ සිටි පුද්ගලයකු පිළිබඳ සිද්ධිය නිදසුනක් වශයෙන් ගත හැකි ය. මන්තරකාරියන් ලෙස සැක කරන ලද ස්තුීන් වධයට පත් කිරීම පිළිබඳව හේ බොහෝ දුරට වගකිව යුතු විය. කෙසේ හෝ මහජන සදාචාරය හා කිස්තියානි ලබ්ධිය ආරක්ෂා කිරීම සඳහා, යක්ෂ ධර්මයේ පුචාරය වළක්වා ලන්නට ඉටා ගත් මේ සදාචාරී පියුරිටානුවාට තම නිල තත්ත්වයෙන් පෞද්ගලික පුයෝජන ගත හැකි බව පෙනී ගියේ ය. හේ තම කාමුක තෘෂ්ණාවන් තෘප්තිමත් කර ගැනීම සඳහා හිර කළ අය යොදා ගත්තේ ය.

මේ පියුරිටානු කුහකයා තම මෑතෙක ම වූ ජන්මයේ දී එකොළොස් හැවිරිදි කොලුවකු ලෙස, ලිපි ගෙනුවල දක්නට ලැබේ. සැමියා විසින් අත් හරිනා ලද ස්තුියකගේ පුතකු ලෙස ඔහු උපන්නේ තම කර්ම විපාකානුරූප පරිසරයෙක ය. හේ අපස්මාර රෝගියෙකි. කියැවීම ලබන අවස්ථාවේ දී ඔහුගේ වම අංශය පණ නැත. ඔහුට කථා කිරීමට ද බැරි විය. ඔහුට තම ඇඳුම් ඇඳීම හෝ ගැලැවීම කළ නො හැකි විය. ශාරීරික අවශාතා පවා තනිව කර ගැනීමට හේ අසමර්ථ විය. ඔහුගේ උරහිස් වකුටු විය. විනාඩි විස්සෙන් තිහෙන් සෑදෙන, දින කීපයෙක් පැවැති වෙව්ලීමෙකින් පසුව ඔහුට ඔළුව කෙළින් කර ගැනීමට හෝ ඉද ගැනීමට හෝ නොහැකි විය.

කේසිට අනුව බොහෝ විට අපස්මාරය පමණ ඉක්ම වූ

 <sup>104</sup> පිටේ, 2 අධෝ ලිපිය බලන්න.

නාමුක කුියාවල විපාකයෙකි.\* කෙසේ හෝ මේ නිදසුනේ දී බලය නොමනාව යෙදීම මේ නත්ත්වයෙහි ලා වැදගත් අංශයෙක් විය. මව්ගේ දුප්පත්කම හා පහත් සමාජ තත්ත්වය, ඔහුගේ පූර්ව ජීවිතයේ ආර්ථික ආරක්ෂිතත්වය පිළිබඳ උචිත පරිවර්තනයක් බව පෙතේ. අපස්මාරය පමණ ඉක්මවූ කාම සේවනයේ පුතිඵලයෙකි. අධික කාම සේවනය නිල බලය නොමනාව යෙද වූ එක් කුමයෙකි.

වනත එන සිද්ධිය රෝමයේ කුස්තියානීන් වධයට පැමිණ වූ කාලයට දිවෙන, බලය නොමනාව යෙදවීමේ නිදසුනෙකි. රෝමුස් සොල්දාදුවෙකි. ඔහුගේ උසස් තත්ත්වය නිසා ඔහුට සාමානා රෝමන් සොල්දාදුවකු වශයෙන් ලබා ගත හැකි පඩියට වැඩි සෑහෙන මුදලක් සොයා ගත හැකි විය. ඔහු මුදල් ලබා ගත් කුමය බලයෙන් ගැනීම ද බය කර ගැනීම ද, නැතහොත් ආදී කාලීන සුංකම් මුදල් කුමයක් ද කියා කියැවීම්වලින් පැහැදිලි කර නැත. කෙසේ හෝ එබඳු පුතිපත්ති රහිත කියා මාර්ගයක් නිසා ඔහුට ආර්ථික වශයෙන් ලාබ ලැබීමට හැකි විය. එහෙත් කියැවීමෙන් දක් වූ අයුරු ඔහු ආධාසත්මික වශයෙන් "පිරිහී ගෙන, පිරිහී ගෙන ගියේ ය. සෙනසුරාගේ බලපෑම ආවේ මෙයිනි."

මේ අන්තිම විස්තරය වැදගත් වන්නේ එයින් මිනිසාගේ <sup>පව</sup>ට පිළියම් පිණිස ඇති වූ දුක් විදීම සෙනසුරු ගුහයා අසල වූ ගුහ ලෝක ජන්මයෙක දී ආරම්භ වූ බව දුක්වෙන හෙයිනි.

අපස්මාරයේ කර්ම හේතුව වශයෙන් විත්ත ශක්ති නොමනාව භාවිත කිරීම ද දක්වා ඇත. දෙකෙහි දී ම සම්බන්ධ වී ඇති කර්මයේ නියම මූල ධර්මය නො පැහැදිලි ය. ඇතැම් විට ආබාධයේ යෝගහත්වය මනුෂහ ශරීරයේ ගුඪ නිර්මිතියෙහි රැඳී ඇතුවා විය හැකි ය. හින්දු මනෝවිද්‍ර අත එකු සත තේරුම් ශත් විට මෙය වඩා හොඳින් තේරුම් යන්නට ඉඩ තිබේ. මේ එකු 'ජීවිත කේන්දු' යයි නම් කළ මේ කියැවීම ඒවාට ඉමහත් වැදගත්කමක් පවරා දෙයි. කැරකෙන ශක්ති සුලි වන ඒවා භෞතික කායය හා ආත්මය සම්බන්ධ වන ලක්ෂා බව පෙනේ. (මේ වකු ගැන විස්තරයෙක් පොල්වත්තේ බුද්ධදත්ත හිමියන්ගේ රෙරවාද බෞද්ධ දර්ශනයේ අවවැනි පරිච්ඡේදයෙහි එයි.)

මෙය එක්තරා අපාය වර්ගයක් බව පෙනේ. මෙයින් පොළොවේ සිදුවන ජන්ම හා ජෙහ්තිශ්ශාස්තුය අතර ඇති අනෙහ්තා සම්බන්ධතාව පිළිබඳ කේසි මතය ද දක්වෙයි. ඔහු ජෙහ්තිශ්ශාස්තුය යන වචනය යෙදුවේ ඉතා පරිස්සමිනි. ගුහලෝක බලපෑම් පිළිබඳ අපේ දනුම තවම අසම්පූර්ණ බව ඔහු නැවත නැවතත් තදින් කියා ඇත.¹

රෝමුස්ගේ වර්තමාන ජීවිත පරිසරය ජෞාතිශ්ශාස්තුශ අනුගමනය කරන ඕනෑ ම කෙනකුට ශනිගේ බලපෑමක් ඇතැයි සිතෙන තරමට දුක් සහිත ය. ඔහුගේ වැඩිහිටි ජීවිතය දිගට ම දුප්පත්කම, ධන හානිය, නිවසක් නැතිකම හා බඩගින්න, පියවරක් පාසා ම ඔහු ලුහුබැඳ ඇත. වෘත්තියෙන් සන්නාලියකු වූ ඔහුව තම බිරියත් දරුවන් පස් දෙනාත් නඩත්තු කර ගැනීමට තරම මුදලක් සොයා ගත නොහැකි විය. ලන්ඩන් නුවර මුඩුක්කුවල ඔහුට යන්තම් දිවි ගැට ගසා ගත හැකි වූයේ ඔහුගේ ඇමෙරිකානු ඥාතීන්ගේ තාහගශීලීත්වයෙනි.

මෙහි දීත් බලය නො මනාව යෙදීමේ පාපයට, එය සිදු කළ ක්ෂේතුයේ දී ම පුතිකාර ලැබී ඇති බව පෙනේ. වරක් ඔහු අනාසයන් තුළ ඇති කළ අගහිඟකම් දූන් ඔහු කෙරෙහි එසේ ම ඇත.

බලය නො මනාව යෙදවීමේ තවත් සැලැකිය යුතු නිදසුනෙක් නම් එක් ස්තියක පිළිබඳ කථාවෙකි. ඔ පුංශ විප්ලව කාලයේ මධාම පන්තියට අයත් ව සිටියා ය. ඕ තම ජාති හිනෛමීන් රදළයන්ට විරුද්ධව විප්ලවයට පෙළඹුවා ය. මෙයිනුත් ඇගේ අවංක විඥානවාදයෙනුත් කරුණකට කැපවීමෙනුත් ඕ මහා ආධාාත්මික දියුණුවක් ලැබුවා ය. එහෙත්

මෙහි එන අදහස පරිවර්තකට හොඳින් පැහැදිලි නැත. ශනි ඒරාප්ටකයක් ගැන කියැවෙන බව පෙනේ.

<sup>20</sup> වැනි පරිච්ඡේදයේ එන ජෙනතිශ්ශාස්තුය පිළිබඳ අඩෝ ලිපිය ද බලන්න.

වාසි ලැබුණායින් පසු, විප්ලවයෙන් පසු ව, ඇයට බලගතු තැනක් ලැබුණු විට, ඕ ආඥාදායක වී තමා විසින් බලයෙන් පහ කරන ලද අයටත් වැඩියෙන් තරක ලෙස ඒ බලය පාවිච්චි කළා ය. කියැවීම මෙසේ ය: "ඒ නිසා මේ ආත්මයට මුළු වර්තමාන ජීවිතයේ දී ම අනුන්ගෙන් අණ ලැබීමට සිදු වී ඇත. එසේ ම තම අවශාතා බොහොමයක් යටපත් කර ගන්නට සිදු වී ඇත."

දූන් මේ ස්තුිය සිටින්නේ ඉතා දුෂ්කර පරිසරයෙක ය. කියැවීම් ලබා ගන්නා විට ඇගේ වයස අවුරුදු හනළිහෙකි. ඒ වන විට අවුරුදු දහයක් වැන්දඹුව සිටි ඇයට කුඩා දුරියක් සිටියා ය. තමාගේත් දරියගේත් නඩත්තුව සඳහා ඇට මහත් දුෂ්කරතාවලට මුහුණ දීමට සිදු විය. ටික කලක් ඕ ආණ්ඩුවේ ඩබ්ලිව්, පී. ඒ. වතාපාරයෙක වැඩ කළා ය. ඒ හොඳ ම අවස්ථාවේ දී පවා ඇගේ තත්ත්වය අවදානම් විය. ඇගේ තනිකම නිසාත්, විනෝදයට අවස්ථාවක් නැතිකම නිසාත්, පුාර්ථනා බිඳී ගියාක් මෙන් ඈට දුනිණි. ඈ වැටී සිටි හිර ගෙයක් බඳු තත්ත්වය අහඹුවෙක පුතිඵලයෙක් නොවේ. එය ඈ විසින් බලය නො මනාව යෙදීමෙන් අනසයන් කෙරෙහි බලයෙන් ඇති කරන ලද බන්ධනවල නිවැරැදි පුතිබිම්බයෙකි. මතු පිටින් පෙනෙන්නේ ඈ නිර්දය ආර්ථික කුමයකට, නැති නම් දෛවයේ අසාධාරණ බෙදා දීමකට ගොදුරු වූ බව ය. එහෙත් කර්මයේ ශක්තිය අනුව බලන විට ඈ ගොදුරු කරන ලද්දේ තමා විසින් ම බව පෙනී යයි.

මෙබඳු නිදසුන්වලින්, අනෙක් මිනිසුන්ගේ දුෂ්කරතා විගුහ කිරීමේ දීත්, පෙනෙන එලයෙන් විය හැකි හේතුවට කරන තර්කණයේ දීත්, පුයෝජනවත් වන අනුමාන සලකුණෙක් ලැබෙයි. අවුරුදු දෙදහසකට පෙර ශුීසියේ සිටි අයිස්විලුස් ' "චරිතය ඉරණමය" යි කීවේ ය. ඔහු කියා ඇත්තේ එහි අනෙක්

Aeschvlus

පැත්තත් සතෳ වූ කියමනෙකි. එසේ කියන්නේ ඉහත සලකා බලන ලද නිදසුන් පරීක්ෂා කරන විට අද ඉරණම ඊයේ චරිතය හෙළි කරන බව පෙනී යන නිසා ය.

පුනර්ජන්මය පිළිබඳව කල්පනාකාරීව පරීක්ෂා කරන්නාට ඇති වන වැදගත් පුශ්නයෙක් ඇත. දුප්පත්කම හා පහත් තත්ත්වය බලය නොමනාව යෙදීම නිසා ඇති වූ, අවශා අධාභපනයක් දීම සඳහා එන, කර්ම විපාක නම්, සමාජ තත්ත්වය උසස් කිරීම සඳහා වෙහෙස ගන්නේ කුමකට ද යනු ය, ඒ පුශ්නය. නිදසුනක් වශයෙන් ඉහත සඳහන් සන්නාලියාට අපගේ ආර්ථික කුමයට වඩා අඩුවෙන් අකාරුණික වූ ආර්ථික කුමයෙක දී හොඳ සැලකිල්ලක් දක්වුණා නම් කර්මයේ බලාපොරොත්තුව බිඳී යන්නේ නැති ද ?

මතු පරිච්ඡේදයෙක දී මේ පුශ්නය ගැන වඩා පූර්ණ ව විමසා බලනු ලැබේ. එහෙත් මේ අවස්ථාවේ දී, පුනර්ජත්මවාදය පිළිගැනීම, මනුෂා සමාජය පිළිබඳ නිරුත්සුක ආකල්පයට <mark>සම</mark> නොවන බව තදින් කියා සිටිය යුතු ය. භයානක අගහි<mark>ඟයේ</mark> පාඩම ඉගෙන ගත යුතු ආත්මයෝ ¹, තමන් විසින් විදිය යුතු දිළිඳුකමට ඉඩ දෙන සමාජ අසාධාරණයෙක් ඇති කාලයෙක හා ස්ථානයෙක උපදිති. එසේ වුවත් අනෙක් අයගේ තත්ත්වය හොඳ කිරීමට වැඩ නොකරන අය, ඒ එක්කම චාරිතුයෙන්  $^2$ පාපයක් සිදු කර ගනිති. දන දන අනාඃයන්ගෙන් සූරා ගෙන ජීවත් වන්නෝ චාරිතුයෙන් පාපයක් ³ සිදු කර ගනිති. තම සහෝදරයාට කළ පව්කම් දෙක ම කිසියම් දිනෙක විපාක දීය යුතු ය.

නිවැරැදිව තේරුම් ගන්නා ලද පුනර්ජන්මවාදය කුෑර පාලකයනට හෝ තම සහෝදර මනුෂෳයන් රවටන්නවුනට

l. කාල විපත්ති හා දේශ විපත්ති.

<sup>2.</sup> චාරිතු පාපය නම් කළ යුතු දෙය නොකර සිටීමෙන් සිදුවන පාපයයි.

<sup>3.</sup> චාරිතු පාපය නම් නො කළ යුතු දෙය කිරීමෙන් සිදුවන පාපයයි.

හෝ ක්ෂේම භුමියක් සපයා දෙන්නේ නැත. පුනර්ජන්මවාදය, පුද්ගල ආත්මය පිළිබඳ වත් ආත්මය විසින් පාරිශුද්ධිය ලබා ගන්නා නියම ධර්ම හා කුම පිළිබඳ වත් කරුණු දක්වන්නක් නිසා එය පළමු කොට ම මනෝවිදහත්මක වූවෙකි. එහෙත් එය පැතිරි ගොස් සාමාජික ද වේ. එසේ වන්නේ පුද්ගල පරිණාමය කුමානුකූල කරන්නා වූ කර්ම නියාමය දිය කර හරින එක ම ධර්මයත් ඒ නියාමෙහි අන්තිම අර්ථයත් මෛතිය ම වන නිසා ය. මෛතිය සත්ත්වයන් අරමුණු කොට ඇති නිසා සාමාජික වූවෙකි.

මිනිසුන්ගේ සංවිධානවලින් විශ්ව නියාමය යටපත් වී නොයන බව පුනර්ජන්මවාදයෙන් ස්ථීරව කියැවෙයි. විපාකදායක මූල ධර්මය, ජලය මෙන් හැම විට ම තම නියම මට්ටම සොයා ගනී. ඒ ඒ කැලයට අයත් සමාජ ගොඩනැගිල්ල වෙනස් විය හැකි ය. එහෙත් එය තම පරිසරය ලෙස තෝරා ගත් ආත්මවලට, තම අභාන්තර දෝෂය සකස් කර ගැනීමට අවශා වූ උපාය ඒ ගොඩනැගිල්ල තුළ ස්ථීරව පවතින බව පෙනේ.

## මානසික විකාතින්ගේ අතීන ජන්ම සම්භවය

ම් ප්‍රථායිඩ්ගේ තමත් "යට් සිත" යන වචනයත් අද ඉතා ප්‍රසිද්ධ ය. එහෙත් බොහෝ දෙනා ජෙප්‍රායිඩ් යට් සිත සොයා ගත්තේ සම්මෝහ නිදාව ! පිළිබඳ කළ පරීක්ෂණවලින් බව දන්නේ නැත. සම්මෝහ නිදාවට පත් කරනු ලැබූ ආතුරයනට ඔවුන්ගේ සසංඥ තත්ත්වයේ දී සම්පූර්ණයෙන් ම අමතකව තිබූ බාල කාලයේ පටන් වූ, සිද්ධි සිහිපත් කළ හැකි වී තිබේ. ජෙප්‍රායිඩ්ට යට් සිතක් පිළිගන්නට සිදු වූයේ වෙනත් කුමයෙකින් ලබා ගත නොහැකි මේ තොරතුරු ඉතිරි වී තිබීම විවරණය කරනු සඳහා ය. බොහෝ රෝගීන් පිළිබඳව සම්මෝහ නිදාව අතාප්ති කර බව ඔප්පු වී ගිය නිසා, පසු කාලයෙක දී, පිළියම් කිරීමේ උපායක් වශයෙන් සම්මෝහ නිදාව ප්‍රයෝජනයට නොගෙන අත්හළ ජෙප්‍රායිඩ් යට් සිතේ පතුල සෙවීමට වෙනත් කුම දියුණු කෙළේ ය. එහෙත් සම්මෝහ නිදාව, මනෝව්ගුහයේ මව වශයෙන් සැලැකිය යුතු ය.

සම්මෝහ නිදාව නම් තමාගේ ම හෝ අනිකකුගේ හෝ යෝජනාවෙකින් ඇති වන කෘතිම නික්දෙකි. මෙය ස්වාපනය, එශීකරණය ආදී නමවලින් ද හැඳින්වෙයි. මෙය එක්තරා විදියෙක සමවතෙකි.

පුනර්ජන්මවාදී මනෝවිදහාවෙහි දී ද සම්මෝහ නිදුාවට එබඳු ම කෘතාපයක් තිබිය හැකි ය. සම්මෝහ නිදාවට පත් වූ පුද්ගලයාට අනාෳ පුද්ගලයන්ගේ අතීත ජීවිත ඉතිහාස, සොයා \_ ඉත හැකි බව කේසිගේ දිවැසින් දක්වන බව පෙනේ. සමහර විට මීටත් වඩා වැදගත් විය හැකි බව පෙනෙන්නේ, සම්මෝහ නිදාවෙන් හෝ චින්තන ධාානය වැනි උපායෙකින් හෝ තමාගේම අතීත ජීවිතවල නැවත ජීවත් විය හැකි බවයි. සම්මෝහ නිදාවේ දී වයසින් ආපසු යෑම <sup>1</sup> පිළිබඳ පරීක්ෂණවලින්, උපතේ පටන් ජීවිතයේ පසු වූ හැම සිද්ධියක් පිළිබඳව ම, විස්තරාත්මක වූ ද, අනුකුමික වූ ද, මතකයක් සිතේ කිසියම් තට්ටුවෙක තැන්පත්ව ඇති බව, ඔප්පු වී තිබේ. නිදසුනක් ගතිමු. වයස අවුරුදු දහයකට ආපසු ගිය සම්මෝහ නිදොපගත පුද්ගලයකුට ඔහුගේ නම ලියන්නට කී විට, ලියන්නේ ඔහු වයස දහයේ දී ලියූ ආකාරයට ය. වයස හයට තවත් ආපසු ගිය වීට ලියන්නේ, තවත් ළාබාල අකුරුවලිනි. වයස තුනට ආපසු ගිය හොත්, තම පැන්සලෙන් තේරුමක් නැති ඉරි අඳිනවාට වැඩි දෙයක් කරන්නට හේ අසමර්ථ වෙයි. මේ වයසින් ආපසු යැමේ පරික්ෂණ, විශ්වවිදහලය පන්තිවල දී සුලබව කරනු ලැබේ. මේවා මේ විෂය හදාරන අයට හුරු පුරුදු දේවල් ය.

ධී. රෝශා ² නම් පුංශ විදාහඥයාගේ කාර්යය පුසිද්ධියෙන් අඩු ය. හේ දහනව වැනි සියවසේ අපරභාගයේ දී, එම ආපසු යෑමේ උපායෙන් ම අතීත ජන්ම අද්දකීම් පිළිබඳ සිහිවීම් පුබුදු කර ගැනීමට නමා සමත් බව කියා සිටියේ ය. 'Les Vies Successives' (අනුකුමික ජිවිත) නම් ඔහුගේ පොතට විදහනුකූල පිළිගැනීමෙක් ලැබී නැත. සමහර විට කිසියම් දිනෙක ඔහු පුතර්ජන්ම මනෝවිදහ ක්ෂේතුයෙහි පුරෝගාමියකු ලෙස පිසිද්ධියේ පිළිගැනෙනවා ඇත. වඩාත් මෑනෙක දී මපන්සිල්වෙනියාවේ ශේරන්හි ඒ. ආර්. මාට්න් එබඳුම හැදෑරීම්

<sup>1.</sup> Age-Regression

<sup>2.</sup> De Rochas

කොට 'Researches in Reincarnation and Beyond' (පුනර්ජන්මය හා ඔබ්බ පිළිබඳ පරීක්ෂණ) නම් සම්භාවනීය ගුන්ථයක් පුසිද්ධ කොට තිබේ. මේ කුමයට උපකුමවලින් පෙර ආත්ම භාවයන් සිහි කිරීම, දනට ස්වභාව ධර්මයේ අභිපායට විරුද්ධ බව පෙනේ. එසේ නැති නම් අප සියලු දෙනාට ම අපේ අතීත, නිකම් ම සිහිපත් විය යුතු ය. කෙසේ හෝ විදහාවේ පුයෝජනය තකා කරන ලද මෙබඳු පුයත්න, සිත් අලවනසුලු ද අගනේ ද වේ. මේවා වැඩිකල් යන්නට පෙර, පුනර්ජන්මයේ සතාතාව ඔප්පු කිරීමට අවසාන පරීක්ෂණාගාරික සාක්ෂා සපයනු ඇත.

කේසිගේ සම්මෝහ නිදා දිවැසින් පරීක්ෂා කරන ලද, මානසික විකෘති පිළිබඳ නිදසුන් දෙස බලන විට, ඒවායින් ස්මරණයේ හා යට් සිතේ ස්වභාවය හෙළිවන බවත්, වර්තමාන මනෝවිගුහයෙන් පිළිගෙන ඇතිවාට වැඩියෙන් යට් සිත ගැඹුරු බවත්, දක්නට ලැබෙයි. මේ සිද්ධි හැම එකක් ම ඔප්පු කරන සාක්කි නැත. ඒ කියන්නේ, කේසි අතීතය පිළිබඳව කී දෙය සෘජුව හෝ වකුව සතා යයි ඔප්පු කරන සාක්කි හැම විට ම ඒ සිද්ධිවලින් නොසැපයෙන බවයි. එහෙත් ඇතැම් සිද්ධි පිළිබඳව, අඩු ගණනේ එක්තරා පුමාණයෙක සාක්කි ඇත. සාක්කි නැති සිද්ධි ද, එක් පැටැලිලි සහිත සම්පූර්ණ චිතුයෙක තවත් කැබලි ලෙස පමණක් සැලකිය හැකි ය. මේ සමස්තයේ යුක්ති සහගත භාවය පිළිගත් කල්හි, විස්තරයන්ගේ ඇදහිය යුතු බව ඉබේට ම ඇති වෙයි.

මානසික ජීවිතයේ ඇති විකෘතින් අතර එක් කුහුල් දනවනසුලු නිදසුනෙක් නම් භීතිකා රෝගයයි. භීතිකාවක් යන්නෙන් මනෝ විශුාහකයන් විසින් සාමානපයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ, චෛරයකට හෝ යටපත් කරන ලද ආකුමණයකට හෝ, තද අපරාධ සංඥාවකට හෝ හේතු විය හැකි සංකීර්ණ වී අවස්ථාවෙක දී හටගත් පමණ ඉක්ම වූ හයෙකි. මේ යටහිය හැඟීම, පසුව අධික වූ ද පෙනෙන තරමින් අයුක්ති සහගත වූ ද, හයක් ලෙස එළියට එයි. මෙහි දී පැවැතිය හැකි හය ජනක අරමුණු අතිශයින් විවිධ ය. වැසුණු නැන්, උස් නැන්, බළල්ලු, හෙණ හෝ වෙනත් නොයෙක් දේ බයේ අරමුණු විය හැකි ය. නෝරා ගනු ලබන අරමුණෙහි, මූලික තියුණු අද්දකීමට සෘජු හෝ වකු සම්බන්ධයෙක් ඇත. කෙසේ හෝ අඩු ගණනේ ඇතැම් සිද්ධිවල දී මේ තද අහේතුක බයේ උපත ඒ හා සෘජුව සම්බන්ධ වූ කිසියම් අතීත ජීවිත අද්දකීමෙක තිබිය හැකි බව කේසි කියැවීම්වලින් පෙන්වනු ලැබේ.

ළදරු කාලයේ දී පවා, වැසුණු තැන්වලට බිය වූ ස්තියකගේ සිද්ධිය සින් ගන්නා නිදසුනෙකි. නෘතා ශාලාවල දී ඕ දොරටුව ළඟ අසුනෙක හිඳ ගන්නට ඕනෑ යයි බල කර සිටියා ය. ඈ ගිය බසය තදින් පිරි ගිය හොත් ඕ එයින් බැස නෙකක් එන තුරු බලා සිටියා ය. පිටිසර පළාත්වලට ගිය අවස්ථාවල දී ගල් ගෙවලට, ගුහාවලට හෝ කුඩා වැසුණු ස්ථානවලට ඇතුළු වීමට ඕ බිය වූවා ය. ඈට හෝ ඇගේ පවුලේ අනෙකකුට හෝ, මේ විශේෂ ස්වභාවය තේරුම් ගත නො හැකි විය. ඒ කාටවත්, එබඳු බියක් ඇති කළ හැකි, ළමා වීයට අයත් අස්වාභාවික අද්දකීමක් සිහිපත් කළ නො හැකි වූ හෙයිනි. කේසි කියැවීමට අනුව විවරණය මෙයයි. ඇගේ අතීත ජීවිතයේ දී ගුහාවෙක වහලක් ඈ මත කඩා වැටී ඕ හුස්ම හිර වී මළා ය. මේ හයානක මරණය පිළිබඳ මතක ඇගේ යටි සිතේ නවමත් පවති.

තවත් ස්තුියකට භීතිකා දෙකක් තිබුණේ ය. ඕ <sup>ණු</sup>යුධවලටත් ලොම් සහිත සතුනටත් බිය වූවා ය. විශේෂයෙන්ම <sup>ල</sup>ලාම් සහිත ගෘහවාසී හුරතල් සතුනට බිය් වූවා ය. තමා <sup>සු</sup>මීපයෙහි කැපෙන ආයුධ දුටු විටත් ඕ බියෙන් නො සන්සුන් <sup>වූවා</sup> ය. මීට හේතුව වශයෙන් ජීවිත කියැවීමෙන් කියන ලද්දේ පර්සියානු ජන්මයෙක දී ඈ කඩුවෙකින් කැපුම් ලැබ මිය ගි<sub>ය</sub> බව ය.

පවුලේ හැම දෙනාට ම හුරතල් සතුන් සිටි විශාල පවුලෙක ඉපදී සිටි නිසා සතුනට ඇති ඇගේ බිය, වර්තමාන ජීවිතය පදනම් කර ගෙන තේරුම් ගත නො හැකි ය. විශේෂයෙන් ම ඇගේ සහෝදරයා සතුනට පිය කෙළේ ය. එහෙත් අනෙකකු සර්පයකු දුටු විට බිය වන තරමට, ඕ බළලකු හෝ බල්ලකු ගෙදර දී දුටු විට බිය වූවා ය. තව ද ඈට කිසි දිනෙක වත් ලොම කබායක් හෝ ලොම වාටි දමූ කබායක් හෝ අදින්නට නො හැකි විය. සමහර විට මානසික වෛදා විදසාඥයන් ඇගේ බිය, පවුලේ සාමාජිකයනට ඇගේ තුබූ සම්බන්ධතා මාර්ගයෙන් සොයනවා ඇත. නිදසුනක් වශයෙන් සතුනට විශේෂයෙන් පිය කළ සහෝදරයා පිළිබඳ ඊර්ෂසාව සොයා ගෙන ඒ බිය වෛරයේ පුකාශනයෙකැයි විවරණය කරනු ඇත. කෙසේ හෝ කියැවීම, ඇගේ මේ පුදුම බිය අත්ලන්තියානු ජන්මයකට සම්බන්ධ කළේ ය. එහි දී ඈ පිළිකුල් කටයුතු සතුන් සම්බන්ධ කිසියම් අද්දකීමක් ලබා ඇත.

කියැවීමෙන් තවත් බොහෝ භීතිකා, මේ අයුරින් අභීත ජන්මයක් පදනම් කර ගෙන තෝරා දී තිබේ. අඳුරට තුමු භීතිකාවක්, ඒ ආත්මය xiv ලුවී රජුගේ කාලයේ පුංශයේ අඳුරු හිර ගෙයෙක දේශපාලන සිරකරුවකු වශයෙන් ලැබූ අද්දකීමකට සම්බන්ධ කර ඇත. මුවහත් ආයුධවලට තිබූ බියෙක හේතුව ලෙස පුංශයේ වධකාගාරයෙක දී ලැබූ අද්දකීමක් දක්වා තිබේ. මේ ආත්මය එහි දී විවිධ වධකායුධවලින් කැපුම ලබා ඇත. එක් පුද්ගලයකුට ලෝකය විනාශ වෙතැයි තද බියෙක් පැවැත්තේය. මේ බිය අත්ලන්තිසය දියේ ගිලුණු එක් අවස්ථාවෙක දී ඒ පුද්ගලයා ලැබූ පෙරුවියානු අද්දකීමකට සම්බන්ධ ය. විවේකී ව පාඩම් කිරීමට කඳු ගැටයකට නැග ළිටිය දී ගිලීම සිදු විය. තමා අවට හැම පැත්තෙන් ම ජලය නැඟ ගෙන එනු හේ දුටුවේ ය. වල් සතුන්ට තුබූ තද බියෙක හේතුව වශයෙන් රෝමයේ දී ලැබූ අද්දකීමක් දක්වා තිබේ. මෙහි දී මේ ස්තියගේ ස්වාමිපුරුෂයා රංග භූමියෙහි වල් සතුන් සමග සටනට දමා තිබේ. ජලයට බිය වූ තෙවැන්නකුට රෝමන් අධ්රාජාසය පැතුරුණු කාලයේ දී කුණාටුවෙක දී නැව් බිඳීමකට අසු වූ බව කියා ඇත.

මේ සිද්ධි සාමාන‍‍‍‍‍ මනෝවිදු‍‍‍‍ාමේ දෘෂ්ටියෙන් විවේචනාත්මකච පිරික්සන විට ඒ හැම එකෙක දී ම භීතිකාව පුමාණවත්ව වීවරණය කළ හැකි වර්තමාන ජීවිත තත්ත්වයක් නොතිබුණා දයි අපට වීමතියෙක් ඇති වේ. යටපත් කරන ලද කිසියම භාවික ් කැළැඹීමක් තිබිය හැකි බව පිළිගත්තත් භීතිකාවේ සත්‍‍ පදනම වූ පූර්වතර ස්මරණයක් තිබිය නො හැකි යයි එයින් කියැවෙන්නේ නැත. නිදසුනක් වශයෙන් වැසුණු තැන්වලට බිය වූ ස්තිය වයස අවුරුදු හතරේ දී අඳුරු කාමරයෙක වසා දමනු ලැබ ඒ සිද්ධිය අමතකව තිබෙන්නට පුළුවන. අසංයුත්ත සංඝවනයේ දී 2 හෝ සම්මෝහ නිදාවේ දී හෝ සිද්ධිය මතු වන්නට ඉඩ තිබේ. මානසික වෛද්‍‍ය විදහඥයා ඒ තොරතුරු පදනම් කර ගෙන විසඳා ගෙන ගොස් ස්නායු අකුමිකතාව ඇති කළ හැකි භාවික පුශ්න පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබනවා ඇත.

මේ අවස්ථාවල දී එක්තරා වැදගත් කරුණක් අමතක කරනු ලැබේ. එනම් බොහෝ දෙනකුට වෙනත් සමහරුන් තුළ හිතිකා ඇති කිරීමට සමත් වන අද්දකීම් ලැබී තිබිය දීත් එබඳු හිතිකා ඇති නොවීමයි. මිනිස් හැඟීම් සම්බන්ධයෙන් අපට <sup>ගණි</sup>ත ශාස්තුයේ දී මෙන් නිවැරැදි සමීකරණ බලාපොරොත්තු වීය නොහැකි නමුදු ඇතැමුනට පමණක් එබඳු භීතිකා ඇති

හය කෝධාදි හැඟීම පිළිබඳ වූ

Free Association (- නිදහසේ අදහස් ගලා එන්නට ඉඩ දීම.)

වන්නේ ඇයි දයි ඇසිය යුතුය. මේ විශේෂ පුද්ගලයා පමණක් ඊට යටත් වන්නේ ඇයි ? ආවරණ භීතිකාවේ හේතුව වශයෙන් තිතර දක්වෙන භාවික වූ අද්දකීම් ඇති වූ සියලු දෙනාට ම ඒ භීතිකා ඇතිවනවා නම් ඒ අය කොතරම් බහුල වනවා ද යතහොත් දුරකථන කාමරත් නිදන කාමරත්, කාමර එකක් ඇති නිවාසත්, සිත්කලු සමාජ ශාලා සමහරකුත් මහජන සෞඛායට හා හොඳ සිහියට ඇති අන්තරාය යයි සලකා වසා දමන්නට සිදු වේ.

මේ පුශ්නයට කේසි කියැවීම්වලින් දක්වා ඇති උන්තරය මෙයයි. භාවික අවස්ථාවෙක දී එක් ළදරුවෙක් අනෙකකුව වඩා නොසන්සුන්කමට පත් වේ නම්, එසේ චන්තේ අභිත අද්දකීමක් නිසා විය යුතු ය. වර්තමාන ජීවිත තත්ත්වය කියා කරන්නේ වැළැලී තුබූ දුක් වේදනාවන් මතු කිරීමේ අවස්ථාවක් වශයෙන් පමණි.

මෙසේ පුනර්ජන්මවාදයට අනුව යටි සිත බොරු පතුලක් ඇති පෙට්ටියක් මෙන් සාමානායෙන් පෙනෙනවාට ගැඹුරුය. ඇතැම් මනෝවිගුහකයනට - විශේෂයෙන් ම කාල් යුංට වෙනත් කුමයෙකින් තෝරා දිය නො හැකි මානසික ජීවිතයේ සිද්ධි තෝරා දීම සඳහා සිතේ වඩා ගැඹුරු වූ මට්ටම ඇතැයි පිළිගත යුතු බව හැඟී ගොස් ඇත. මෙසේ ඔවුන්, සියලු මිනිසුන්ට පුයෝජනයට ගත හැකි ජාතියේ අද්දකීම්වල ස්මෘති සාගරයක් ඇත්තේ ය යන පිළිගැනීම පිට සාමූහික යට් සිත¹ ජාතික යට් සිත² නැත හොත් ජාතික ස්මෘතිය³ ගැන කියා ඇත. එබදු විශාල ස්මරණයෙක් නැත්තේ යයි ස්ථිරව කිව නොහැකි නමුදි මේ මතය පෞද්ගලික වූ ස්මරණය, අතීත ජීවිතය දිගේ යට් සිතත් ඈත ආපස්සට දිවෙතැයි යන මතය තරම් පිළිගැනීම

I. Collective Unconscious මෙය ආලය විඥානය වැන්නෙකි.

<sup>2.</sup> Race Unconscious

<sup>3.</sup> Racial Memory

අතසු නැත. ධානසාගාරයෙක ධානස තැන්පත්ව ඇත්තා සේ ස්මරණය තැන්පත්ව ඇතැයි ද ජාතියේ සියල්ලන් විසින් එය ඇද ගෙන පුයෝජනයට ගනිතැයි ද යන මතය සම්භාවස වේ නම් ස්මරණය පෞද්ගලිකය යන මතය ද ඒ තරමට වත් සම්භාවස ය. එබඳු තැන්පත් වූ අද්දකීම් භාණ්ඩාගාරයක් ඇත්නම් එය වචනයේ නියම අර්ථයෙන් ස්මරණයක් වන බව නො පෙනේ. ඊට දනීම් මාර්ගයෙක් යයි කීම වඩා ගැළැපෙයි.

කේසි කියැවීම්වලින් ඉදිරිපත් වන මතයට අනුව පුද්ගලයකුට ඈත අතීතයෙන් මතු වන අසංඥ ස්මරණය ඇත. එහෙත් ඒවා මතු වන්නේ ජාතික ස්මරණයේ කිසියම් කල්පිත විලෙකින් හෝ කලකට පෙර මළ මුතුන්ම්ත්තකුගෙන් හෝ නොව ඔහුගේ ම අතීත අද්දකීමෙනි. ඔහුගේ සියලු අසංඥ භයත් ද්වේෂන් ආශා හා ආවේගත් ඔහු විසින් ඔහුට ම පවරා දෙන ලද දායාදයි. මිනිසකු විසින් ඔහුගේ අද, හෙටට පවරා දෙන්නා සේ ඒවා පවරා දෙනු ලැබේ. ඔහු අතීත ජන්ම කීපයෙක දී වනවාරියකුව සිටීම නිසා ඔහු තුළ අත් නොහැරුණු වනවාරී ආවේග කීපයක් තිබීම ස්වාභාවික ය. වරක් ඔහු වනයේ භයවලින් හා මිනිසුන්ගේ කුෑරකම්වලින් තර්ජනය ලැබුවේ ය. මේ නිසා තවමත් ඔහුට පදනම් රහිත ආගන්තුක වූ බිය තිබීම ස්වාභාවිකය. දනට ඔහු ආශුය කරන පුද්ගලයන්ගෙන් බොහෝ දෙනකුට අතීත ජීවිතයේ මෛතී කිරීමට හෝ ද්වේෂ කිරීමට හොඳ හේතු පුක්ති තිබිණි. වර්තමානයෙහි ඒ පුද්ගලයන් කෙරෙහි ම අහේතුක <sup>©</sup>ලස පෙනෙන මෛතුීය හෝ ද්වේෂය ඇති වීම ස්වාභාවික ය.

හිතිකා ලෙසින් හැර වෙනත් කුමවලින් ද යටි සිතේ තුබූ , දේවල් අස්වාභාවික ලෙසින් මතු වන බව පැහැදිලි ය. සිද්ධි කීපයෙක දී ම නැවත නැවත පෙනෙන සිහින කේසි විසින් අතීත ජන්ම අද්දකීම පදනම් කොට ගෙන තෝරා දී ඇත. පහතු දක්වෙන පුශ්නය ඇසූ ස්තුිය මේ පිළිබඳ සිත් ගන්නා නිදසුන්වලින් එකෙකි. "මා ඉතා කුඩා කාලයේ දී බොහෝ වාර ගණනක විනාශකාරී කළු වලාකුළකුත් ඇතිව ලෝකය විනාශ වන්නට යනවා හීතෙන් දක්කේ කවර හෙයින් ද?" මේ හීතය අත්ලන්තියානු අද්දකීමෙකින් ඇති වූ බව උත්තරයෙන් දක්විණි. එකල ඕ පූජකවරියක් ද වෛදපවරියක් ද වූවා ය. අද අත්ලන්තිසයේ එක් භයානක විනාශයක් දක තිබිණි. මේ සංස්කාරය (වාසනාව) නැවත නැවත සීනෙන් මතු වන තරමට ඇගේ ස්මරණයෙහි තදින් කා වැදී තිබුණේ ය.

සතර හැවිරිදි දරියක පිළිබඳ තවත් හොද නිදසුනෙක් අැත. දිනපතා ම වාගේ කඳුළු හලා ගෙන මහත් දුකෙකින් මෙන් පිබිදී ඕ තම මව බියට පත් කළා ය. ශාරීරික වශයෙන් ඕ හොඳ සනීපයෙකින් සිටියා ය. මේ නොසන්සුන් තත්ත්වය තෝරා දෙන ලෙස මව කේසිට ලීවා ය. කියැවීමට අනුව මේ දරිය දෙවන ලෝක යුද්ධ කාලයෙහි පුංශයේ දී භයානක මරණයකට මුහුණ දුන්නා ය. පුනර්ජන්ම ගුහණයට උත්සුක වූ නමුත් ඈ තම ඇමෙරිකානු මා පියන් වෙත ආවේ නව මාසයකට පසුව ය. ජීවිත අතර වූ එතරම් කෙටි කාලයෙක දී බෝම්බ දමීම හා ගිනි ගැනීම් පිළිබඳ භයානක ස්මරණ නැති වී ගියේ නැත. ඒ භය දරියගේ විඤ්ඤාණයෙහි නිදි මට්ටමේ දී මතු විය.

මේ දුන් කියන ලද සිදුවීම වැනි සිදුවීම නිසා ස්මරණතේ මුළු පුශ්නය ම පරීක්ෂණයට පාතු කළ යුතු බව අනිවාර්යයෙන්ම පැහැදිලි වෙයි. පුනර්ජන්මවාදයට විරුද්ධව බොහෝ දෙනකුන් විසින් ඉදිරිපත් කරනු ලබන පළමු වැනි විරෝධය නම් අපට අපේ අතීත සිහිපත් කළ නොහැකි වීමයි. සත්තෙකින් ම මෙය කුහුල් දනවන තත්ත්වයෙකි. අපට කුඩා කාලයෙන් සිහිපත් කළ හැක්කේ අල්පයකි. ඉතා කුඩා කාලයේ කිසිවක් සිහි කළ නොහැකි ය. මේ ගැන සිතන විට එය එතරම් පුදුමයෙක් නොවේ. සසංඥ ස්මරණය ඉතා තුනී දෙයෙකි. ගංගා පුවාහයක් ජේ සිදුවීම් අපෙන් ගලා යයි. "මට යමක් මතක නැහැ" යි කීම එය සිදු වූයේ නැතැයි ඔප්පු කිරීමෙක් නොවේ. අප අපේ මිතුයකුගෙන්, හරියට ම 1939 යේ අපියෙල් 5 වැනි දා උදේ 10.26 ට ඔබ කරමින් සිටියේ කුමක් දයි ඇසුවොත් ඔහුට හරියටම අවංකව උත්තර දිය නොහැකි බවට අප සතු මුළු වස්තුව ම ඉව්ටුවට තැබිය හැකිය. ඔහුගේ ජීවිතයේ මේ විශේෂ වේලාව මතක් කරන්නට බැරි වීම නිසා ඔහු ඒ මොහොතේ ජීවත් නො වූ බව කිසි සේත් ඔප්පු නොවේ.

ඒ නිසා පුතර්ජන්මවාදයට ඇති මේ විරෝධයට පහසුවෙන් උත්තර දිය හැකි ය. පළමුවැනිව අමතක වීම් හා මතක යටපත් වීම ඉතා ස්වාභාවික සාමානෳ මනුෂෳ ධර්මතාවක් නිසාත් දෙවැනි ව සාරය ඉතිරි වී විස්තර නැති වී යෑම මතකයේ ස්වභාවයක් නිසාත් ඒ විරෝධයට උත්තර දිය හැකි ය. නිදසුනක් ගනිමු. ඕනෑ ම වැඩිහිටියකු 7 × 7 - 49 බවත් 12 × 12 - 144 බවත් ඔබට කියනු ඇත. ඔහුට තුන් වන හෝ හතර වන පත්තියේ දී මේ ගණන් සාදමින් ගෙවූ හැම දුක්බර පැයක් ම මතක් කළ නො හැකි ය. එහෙත් අවධානය යෙදීමට නැවත තැවත කරන ලද උත්සාහවල පුයෝජනවත් ඉතිරිය ලෙස ගණන් සෑදීමේ හැකියාවත් ඒ ඥානයත් ඔහුගේ මනසේ නතර වී ඇත.

ගින්නට හා බල්ලනට ඇති බය, නැටීමට ඇති හැකියාව, තැති නම් ඕනෑ ම දෙයක් කිරීමට ඇති දක්ෂකම යන මේ හැම දෙයක් ම එබඳු ය. ඇවිදීමේ ශක්තිය ලබා ගැනීම සඳහා කරන ලද මහා උත්සාහ ලක්ෂයෙකින් එකකුට වත් හරියට සිහිපත් කළ නො හැකි නමුත් ඇවිදීමට පුළුවන්කමින් එබඳු කාලයක් , තුබූ බව පැහැදිලිව ම ඔප්පු වෙයි.

මේ නිසා විස්තර අමතක වීමෙන්, හරය මතක තිබීම <sup>අව</sup>ලංගු නොවන බව පෙනේ. මතක අඩුකමේ විරෝධය නංවන <sup>අයු</sup>ට පුනර්ජන්මවාදීන් විසින් දෙනු ලබන උත්තරය නම් මිනිසාගේ හෘදය සාක්ෂායන් (සදාචාර පුතිවේධයේ මට්ට හ ඔහුගේ බුද්ධියේ හා හැකියාවේ මට්ටමන් ඔහුගේ අතීත ජීවිත අත්දකීම්වල මුළු සාරය ම වන බව ය. ඒවායේ විස්තර මත හැරී තිබෙන්නට පුළුවන.

පුනර්ජන්මවාදයට විරුද්ධ වන්නන් විසින් නංචා ඇති වඩා සියුම් වූ දෙවන විරෝධය නම් එක් පුද්ගලයකු කරන ලද කර්ම වලට වෙනත් පුද්ගලයකු වගකිව යුතු යයි සැලැකීම ආචාර ධර්මයට අනුකූල නොවේ ය යනු ය. වරදකරුවකුව ලැබෙන දඬුවමෙහි නියම අර්ථයක් තිබීමට නම් ඔහු තුළ තම අපරාධය ගැන මතකක් තිබිය යුතු යයි ඔව්හු කියති. මේ විරෝධයට පුනර්ජන්මවාදීන් විසින් දෙනු ලබන පිළිතුර ඔවුන් විසින් පිළිගනු ලබන නිතා ඒකත්වයට පුද්ගලයාගේ ඇති සම්බන්ධතාව මත රැදී ඇත.

නිතා ඒකත්වය වේදිකාවෙන් පිටත සිටින නඑවකු මෙන් තම මුළු අතීතය ම සිහි කිරීමට සමත් ය. එහෙත් ඒ ඒකත්වය රඟපාන නළුවකු සේ පුද්ගලයකු බවට පත් වූ කල්හි ස්වභාව ධර්මයේ ආරක්ෂක උපායෙකින් කලින් උගත් දෙයෙහි සාරය හැර අන් දේවල් මතක් කිරීමෙන් වළක්වනු ලබයි. එක් අර්ථයෙකින් එය තමා රඟ දක්වා ඇති නාටායෙක ඕනෑ ම දර්ශනයක් ගෙදර දී සිහිපත් කළ හැකි ශේක්ෂ්පියරිය නළුවකුට සමාන ය. එහෙත් ඒ නළුවා හැම්ලට් වශයෙන් රඟ දක්වන විට ශෛලොක්ගේ කොටස ඔහුගේ සිහින් සම්පූර්ණයෙන් අමතක වෙයි.

මෙසේ උත්තර ආත්මයෙහි හෙවත් නිතා ඒකත්වයෙහි. පුද්ගලයකු වශයෙන් කියා කිරීමේ දී එයට සිදු වී ඇති හැම් දෙයක ම ස්මරණ රැඳී ඇත. එහෙත් ඒවා (අනත්තර මරණයෙන් පසු අවස්ථාවල දී පවා) කුඩා ආත්මය සතුව නොපවතී. සාමාන් මාර්ගයෙන් ඉවත්ව ඒකත්ව පුවාහයේ ස්මරණයෙන් ඇද ගම හොත් කුඩා ආත්මයට ඒ ස්මරණ භාවිත කළ හැකි ය. මෙය ත්රනු ලබන්නේ 'අසංඥයේ' මාර්ගයෙන් ද නැතහොත් 'අධි සංඥයේ' මාර්ගයෙන් ද නැතහොත් 'අධි සංඥයේ' මාර්ගයෙන්ද යනු එතරම් වැදගත් නොවේ. එහෙත් අනාගත පර්යේෂණ මඟින් මේ නම් දෙකින් නියෝජනය කරනු ලබන මනසේ ක්ෂේතු වඩා පැහැදිලිව දක්වීමට හැකි වනවා ඇත. කරුණ නම් එබඳු ස්මරණ සාගරයක් පැවැතීම හා යොදන ලද්දා වූ ද අහඹු වූ ද විවිධ කුම වලින් එයින් නොරතුරු ඇද ගත හැකි වීමත් ය. එහි නම කිමෙක්ද එය ඇත්තේ කොහේ ද යනු අවශා නොවේ. පුනර්ජන්මවාදිහු අඩු තරමින් මෙපමණක් කියති.

පුද්ගලයකු විසින් තව දුරටත් ඔහුට ස්මරණය කළ නො හැකි, ඔහුගේ අතීතයෙහි කරන ලද දෙයකට විපාක විඳීමට සිදුවීම ආචාර ධර්ම වශයෙන් අයහපත් ය යන මතය අහේතුකය. අවසාන විගුහයේ දී එය ළදරු කාලයේ දී ඇති වූ අසංඥ ගැටීම්වලට වැඩිහිටියකුට විපාක විඳීමට සිදුවීම ආචාර ධර්ම විරෝධීය යන මතයට වඩා රැකිය හැකි මතයක් නො වන බව පෙනේ, වෙනස් වෙමින් ගලා යන කියාමාර්ග¹ ඒවාට ම අයත් තියාම අනුගමනය කරයි. අප විසින් කළ යුත්තේ කලින් සිතා ගත් අදහස් නමැති පොකුැස්ටියානු ඇඳට² ස්වභාව ධර්මය ඉළපා ගැනීමට යෑම නොව ආචාර ධර්ම පිළිබඳ අපගේ මත ස්ථාභූත වූ (පරම ධාර්මික වූ) ස්වභාව ධර්මයට ගළපා ගැනීමට ඉගෙනීම ය.

අපගේ අතීතය අපෙන් සඟවා වර්තමානය අයත් කුඩා <sup>කො</sup>ටස පමණක් අපට බලන්නට සලස්සන අමතක වීමේ ති්ර <sup>ව</sup>නාහි අවශා වූ ආරක්ෂක ති්ර ය. මුල දී මෙය අනුචිත විකාර

Dynamic processes

<sup>&</sup>lt;sup>2. (ල</sup>පාකුැස්ටියානු ඇඳ නම් දිග මදි අය ඇද බදින් දිග වැඩි අය කපා දමන <sup>ක</sup>ල්පිත ඇඳෙකි.)

උපායක් ලෙස පෙනෙනු ඇත. එය පැනමා ඇළ හරහා අත්ලන්තික් සාගරයෙන් ශාන්තිකර සාගරයට නැව යන්නව ඉඩ සලසන දොරටු කුමයට සමාන කළ හැකි බව පෙනේ. කරුණු නොදත් මිනිසාට මේ දොර කොටු සම්පූර්ණයෙන් ම අස්වාහාවික, නුහුරු කරදර සහිත, කුමයක් ලෙස පෙනෙනවා ඇත. එහෙත් මේ කුමය යෙදූ ඉන්ජිනේරුවනට විසදීමට තිබුණේ දුෂ්කර ඉන්ජිනේරු පුශ්නයෙකි. එනම් වෙනස් වූ උස මට්ටම ඇති විශාල ජල මාර්ගයක් ඔස්සේ එක් මට්ටමෙකින් තවත් මට්ටමකට නැව් ගෙන යෑම ය. ඔවුන් යෙදූ උපකුමය ඉතා හොඳින් ඒ අර්ථය ඉටු කර ලයි.

විකැ්කැාණය පිළිබඳ තත්ත්වය ද මෙබඳු ය. පැනමා ඇළේ වතුර මෙන් විකැ්කැාණය ද දිග පුවාහයෙකින් ගලා යයි. එහෙත් පුද්ගලයා නමැති නෞකාවේ ගමන පහසු කිරීමට මාර්ගයේ එක් කොටසක් තවත් කොටසකින් වෙන් කිරීමට දොරටු පහත හෙළා ජල මට්ටම වෙනස් කිරීම උපකාර වෙයි. ස්මරණ පුශ්නය මත පුනර්ජන්මවාදයට විරුද්ධ වන අයට පුනර්ජන්මවාදියා දෙන උත්තරය මෙයයි.

භිතිකාවල හා නිතර දකින සිහිනවල නිදසුන්වලට අතිරේකව සිත් ගන්නාසුලු වෙනත් මානසික විපර්යාස ගණනාවෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. නිදසුනක් වශයෙන් අවස්ථා කීපයෙක දීම මායා පෙනීම අතීත ජන්ම පිළිබඳ අස්වාභාවික ස්මරණ නිසා යයි කියා තිබේ. එක් නිදසුනෙක දී කියැවීම, ශරීරයේ අභාන්තර කේන්දුයන් වන චකුයන්ගෙන් එකක් පුමාද දෝෂයෙන් විවෘත වීම නිසා කුණ්ඩලිනී ශක්තිය ගලා යැමෙන් මායා දර්ශන ඇති වන බව කියා තිබේ. (කේසිමෙහි දී යොදා ඇත්තේ හින්දු මනෝවිදහාවේ වචනය. එම නම් වැඩියෙන් අභෞතික වූ අංශය භෞතික ශරීරයේ මාර්ගයෙන් පුකාශයට පත් වීමට ඉවහල් වෙනැයි සිතිය හැකි

්රෝද' නැත හොත් ශක්ති සුළි සතෙකි. කුණ්ඩලිනී යන්නෙන් <sub>අදහස්</sub> කෙරෙන්නේ ලිංගික ශක්තිය සමග කිට්ටුවෙන් ද <sub>නිෂ්</sub>පාදන ශක්තිය සමග සාමානායෙන් ද සම්බන්ධ වී ඇති <sub>කො</sub>දු ඇටයේ මුල පිහිටා ඇතැයි සිතිය හැකි ශක්තියෙකි.) <sup>1</sup>

නිදසුන් රාශියෙක දී බරපතල මානසික රෝගවල හේතුව වශයෙන් හුදු කායික හේතු දක්වා ඇත. හුදු කායික උපායවලින් පුදුම පිළියම් ද කර තිබේ. මෙබඳු එක් නිදසුනක් ගැන 2 වන පරිචඡේදයේ දී සඳහන් කර ඇත. තද වූ දතක් ගැළැවීමෙන් පසු සිහිය හොඳ වූ ළදරියගේ නිදසුනයි ඒ. මුරණ්ඩු වී, රඑ වී, අනුකුමයෙන් භයානක වූ තැපැල් සේවකයාගේ නිදසුන ද සිත් කාවදින එකෙකි. ඔහුගේ ගෙදර අය පරීක්ෂණයක් සඳහා රෝහලකට යෑමට ඔහු පොළඹවා ගත්තෝ ය. වෛදා පරීක්ෂණයක් සඳහා ඔහුගේ රෝගය උන්මාදවේගයෙකැ ² යි කියා ඇත. හේ මානසික රෝහලකට ඇතුළු කරන ලදී. ඔහුගේ භාර්යාව කේසි කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියා ය. අවුරුදු බොහෝ ගණනකට පෙර අයිස් මත වැටීමෙකින් අනුතිුකාස්ථී ³ පුදේශයෙහි කොඳු නාරටියේ විකෘතයෙකින් මුළු ස්නායු පද්ධතිය කෙරෙහි ම බලපෑමක් ඇති වී තිබේ යයි කියැවීමෙන් පවසන ලදී. විදහුත් චිකිත්සන සංස්කරණයක් ද නියම කරන ලදී. මේ පුතිකාර කරවා ගැනීමට පවුලේ අයට හැකි විය. සති හයෙකින් මිතිසා සාමානාෳ තත්ත්වයට පත්ව ඇතැයි කියා රෝහලින් මුදා හරින ලදී. එහි දී කර්ම හේතුවක් දක්වා නැත. අයිස් මත වැටීම කර්ම එලයක් විය හැකි නමුත් ඒ බව සඳහන් කොට නැත. <sup>කෙ</sup>සේ වුවත් හුදු කායික පුතිකාරයෙකින් සුවය ලැබිණි.

ඒ කෙසේ වෙතත් නිදසුන් කීපයෙක දී ම මානසික රෝගය <sup>තුතා</sup>වේශ නිසා යයි කියා තිබේ. ඈත කාලයෙක සිට ඇතැම් <sup>මා</sup>නසික විකෘති භූතාවේශ නිසා ඇති වන බව පිළිගෙන තිබේ.

 <sup>206</sup> පිට බලන්න

<sup>2.</sup> manic - depressive psychosis

<sup>&</sup>lt;sup>3. කො</sup>දු ඇට කෙළවර ඇටය.

කිුස්තියානි බයිබලය හදාරන්නවුනට කිුස්තුස්වහන්සේ උම්මත්තයකු ගේ ශරීරයෙන් භූතයන් පලවා හැරි බව කියා ඇති වග සිහිපත් වනු ඇත. කතෝලික පූජකවරුන් විසින් භූතයන් පලවා හැරීමේ චාරිතුවිධි තව ම පවත්වන බව කතෝලිකයන් පෙන්වනවා ඇත.

මේ මුළු අදහස ම නවින මානසික වෛදා විදහාඥයන්ගේ මතවලට විරුද්ධ ය. ඔවුන් හිතන්නේ ම එය කාලයට නොගැළපෙන මිථාහ ලබ්ධියක් කියා ය. කෙසේ හෝ මරණයෙන් පසු ආත්මය පවතී යයි පිළිගත හොත් නරක ගති ඇති එබද ආත්ම ද්වේෂයෙන් යුක්තව ආවේශ වීමට නැති නම් වෙනත් කුමයෙකින් මිනිසුන්ගේ ශරීර කෙරෙහි හෝ මනස කෙරෙහි බලපාන්නට උත්සාහ නො ගන්නවා යයි සිතීමේ යුක්තියෙක් නැත.

කේසි ලිපි ගොනුවල පෙනෙන භූතාවේශ රෝග කීපයේ දී කිසියම් වර්ගයෙක විදයුත් විකිත්සනත් ("බාහිර බලවලට කද ස්පන්දන දරිය නොහැකි ය") යාව්ඤාව හා ධනනයත් නියම කොට තිබේ. එක් නිදසුනෙක දී ස්තුී ආතුරයා නියමයන් හොඳින් පිළිපැද තමාට කරදරකාරී ව පැවැති කොඳුරන හඬින් මාස කිපයෙක දී තමා මුදා ගත්තා ය. තවත් නිදසුනෙක දී ආතුරයා කියැවීමේ නියම පිළිපැද්දේ ආහාරය සම්බන්ධයෙන් පමණී. එයින් සුවයක් ද සිදු නොවී ය. අඩු ගණනේ මුල් නිදසුනේ දී කර්ම හේතුවක් කියාත්මක වූ බව පෙනේ. මේ ආත්මය පූර්ව ජන්මයෙක දී අනායෙන් පාලනය කිරීමට ගුඪ උපකුම යොඳ තිබේ.

ඇතැම් විට මේ සියලු නිදසුන්වලින් ශෝචනීය වූ මානසික විකෘතීන් පිළිබඳව දනීමේ නව සිමාවන් දක්වනවා විය හැකි ය සාමානායෙන් කේසි කියැවීම්වලින් මානසික වෛදා විදහාවට හා මනෝවිගුහයට ඇති විශාල ම අර්ථ සිද්ධිය නම් යට් සිතේ ළමාවන් පළල් කිරීම 'ය. මෙහි කියා ඇති මානසික විකෘති ළිළිබඳ නිදසුන් කිපයේ දී යටි සිතේ නරක පැත්ත පමණක් දක්වා ඇති බව පැහැදිලි ය. යටි සිත නරක පැත්ත පමණක් ඇති අදුරු කාමරයක් පමණක් නො වන බව නිතර සිහියේ තබා ගත යුතු ය. එය ස්මෘති සාගරයකි. හොඳ නරක දෙකෙන්ම ළිරි මහා සාගරයෙකි. සත්තෙකින් ම කේසි කියැවීම්වලින් එය නම් කෙරෙන්නේ "ආත්ම චිත්තයේ ස්මරණය" කියා ය. මෙහි ආත්ම චිත්ත යනු මිස කායවිත්ත යනු යොදා නැති බව සැලකිය යුතු ය. මේ මතකයෙහි හය ජනක සාධක ඇති බව නිසැක නමුත් හිතකාරී පුයෝජනවත් සාධක ද එහි ඇත. නිදසුනක් වශයෙන් කෙනකුට තම යටි සිතින් අන් සියලු යටි සිත් සමග අදහස් හුවමාරු කර ගත හැකි ය. මෙසේ පඤ්චෙන්දීය මාර්ගයෙන් ලබා ගත නොහැකි දුනීමක් අපට එයින් ලබා ගත හැකි ය.

කවදා හෝ පුනර්ජන්මවාදයට විදහනුකුල පිළිගැනීමක් ලැබෙනවා නම් මනෝවිදහාඥයන් විසින් මුලින් ම කළ යුතු කාර්යයක් වන්නේ යට් සිත පිළිබඳ මුළු අදහස ම පැහැදිලි ලෙස පළ කොට උඩු සිතට යට් සිතේ නරක පැත්ත පමණක් නොව හොඳ පැත්තත් පුයෝජනයට ගත හැකි වන පරිදි සුදුසු උපාය මාර්ග සකස් කිරීම ය.

## 13

## විවාහය හා ස්තුී දෛවය

මතුෂප සම්බන්ධතාවන්ගෙන් ඉතාමත් ආසන්න වූ ද ඉතාමත් දුෂ්කර වූ ද සම්බන්ධතාව විවාහයයි. හොඳ වූ විට ඉතාමත් භාගා සම්පන්න ද නරක් වූ විට කිව නොහැකි තරම් පීඩාකර ද වන විවාහයෙන් මනුෂප සුඛයේ හා බන්ධනයේ අන්ත සීමා දක්වෙයි. මේ සීමා දෙක අතර නොයෙක් පුමාණවල සැප දුක් හා බාධක ඇත.

තීතියේ දෘෂ්ටියෙන් බලනවට විවාහය කොන්තාත්තුවෙකි. සිවිල් සංවිධානයෙකි. මානසික වෛදා විදහාවේ දෘෂ්ටියෙන් එය ලිංගික හා භාවික¹ ආවේගයන්ගේ රඟමඬලෙකි. පල්ලිය සලකන්නේ එය ශුද්ධ ආගමික චාරිතුයක් ලෙස ය. මනෝවිදහාවට එය පෙනෙන්නේ, හැසිරීමේ හා සකස් වීමේ පුශ්නයක් ලෙස ය. ඇනුම්පදකාරයෙක් විවාහය මෝඩයන් අසුවන උගුලක් ලෙසින් දකී.

රාග ද්වේෂාදි හැඟීම් පිළිබඳ

පුනර්ජන්මවාදයෙන් සපයනු ලබන වඩා පුඵල් වූ දෘෂ්ටියට අනුව මේ හැම හැදින්වීමක් ම හරි නමුත් අසම්පූර්ණ ය. ලින්ක් නම් මතෝවිදසාඥයා විවාහය හඳුන්වා දුන්නේ "අසම්පූර්ණ පුද්ගලයන් දෙදෙනකු විසින් භාගපය සදහා කරනු ලබන සටනෙක දී තම ශක්තීන් එක් තැන් කිරීමට ගන්නා පියවරකි" කියා ය. 'භාගපය සඳහා වූ සටන' යන්නෙන් ආක්ම පාරිශුද්ධිය සඳහා වූ සටනෙක් අදහස් කෙරේ නම් (මෙයින් තොරව නියම භාගපයක් තිබිය නො හැකි ය.) මේ හඳුන්වා දීම පුරාතනයන්ගේ පුඥාවට බොහෝ දුරට ළඟා වෙයි. මේ පළල් කරන ලද දෘෂ්ටියට අනුව සකස් කරන ලද, විවාහය පිළිබඳ හැඳින්වීම මෙබඳු විය යුතු ය. විවාහය නම් අසම්පූර්ණ පුද්ගලයන් දෙදෙනකුට තමන්ගේ කර්ම ණය ගෙවා ගැනීමටත් ඔවුනොවුනට උපකාර කිරීමටත් ආත්මයේ නව ගුණ ඇති කර ගැනීමටත් ආධාාත්මක අවබෝධය හා ශක්තිය දියුණු කර ගැනීමටත් ලැබී ඇති අවස්ථාවෙකි.

කිසිම පුධාන මනුෂා සම්බන්ධතාවක් අහඹුවෙක පුතිඵලයෙක් නො වේ ය යනු කේසි කියැවීම් නිතර කියා සිටී. විවාහය වැඩි ම පුමාණයෙකින් මේ කරුණ පැහැදිලි කරන නිදසුනක් බව පෙනේ. කිසි ම විවාහයෙක් අලුතින් ම පටන් ගැන්මෙක් නො වේ. එය බොහෝ කාලයකට පෙර ඇරඹුණු දිග කථාන්තරයෙක අතුරු කථාවෙකි. දෙපක්ෂය කිසියම් වකුයෙකින් තවත් ජිවිතවල දීත් ඔවුනොවුනට සම්බන්ධ වී ඇති බව කියැවීම්වලින් දක්වනු ලැබේ. වර්තමාන විවාහ සම්බන්ධතා අතීතයට සම්බන්ධ වූ ඵල වශයෙන් දක්වන කියැවීම්වල විශේෂ නාටා ස්වරූපී ආකර්ෂණයෙක් ඇත.

කේසි කියැවීම්වලින් විවාහය ස්වාභාවික මනුෂා තත්ත්වය ලෙස දකිනු ලැබේ.

"ඔව් මේ ආත්මය විවාහ වෙන එක හොඳයි. මෙය මිහිපිට ජීවත් වන ආත්මයකට ඇති ස්වාභාවික ජීවිතයයි." පු: <sup>"</sup>මේ කාලයේ දී විවාහ වීම හොඳ ද ?"

ඊට පද්ගලයා සොයා ගත හැකි නම් ඕනෑ ම කාලයක් ඊට හොඳයි. මෙය රැඳී ඇත්තේ බලාපොරොත්තුවේ බත්ධනය මත ය."

ගෘහය වනාහී අප සියලු දෙනා ම ළඟා වීමට උත්සාහ කරන අවසාන එක් තැන්කමේ පිළිබිඹුවෙකි.

"ගෘහ ජීවිතය ඔබේ වෘත්තිය කර ගන්න. මිහිපිට ජීවත් වන ආත්මයකට ගෙන ගිය හැකි ශ්‍රේෂ්ඨ ම වෘත්තිය මෙයයි. ටික දෙනකුට පමණක් ගෙදරකුත් වෘත්තියකුත් යන දෙක ම ලැබී ඇත. එහෙත් ශ්‍රේෂ්ඨ ම වෘත්තිය ගෙදරයි. එය මඟ හරින අයට ඊට බොහෝ දුර උත්තර දෙන්නට සිදු වෙනවා. එසේ කියන්නේ ගෙදර හැම ආත්මයක් විසින් ම කුමයෙන් ලබා ගන්නට බලාපොරොත්තු වන 'ස්වර්ග ගෘහයෙහි' ආසන්න සලකුණ නිසා ය. ඒ නිසා ඔබේ ගෙදර දිවා ලෝකයෙහි සෙවණැල්ලක් කර ගන්න."

"මැවුම්කරුට මිනිසාගේ ඇති සම්බන්ධතාවට ඉතාමත් ආසන්න වූ මිහිපිට ඇති සැලැස්ම ඇත්තේ පරමාර්ථවලින් එකඟ වූ සමගියක් ඇති ගෙදර ය. ගෘහ ජිවිතය ආදර්ශවත් කාරණයක් සඳහා එකග වූ පුද්ගලයනට හැමදා නව පරමාර්ථයන් තනා දෙයි."

මේවා අලුත් අදහස් නො වේ. එහෙත් කියැවීමවල දෘෂ්ටිය. කියාවට නැගිය හැකි වීස්තර සම්බන්ධයෙන් ද ස්තියගේ තත්ත්වය හා ස්ථානය සම්බන්ධයෙන් ද නවීන නිදහස් මත දරයි.

ස්තුී පුරුෂ දෙපක්ෂයේ සමභාවයත් තමා පිළිබඳ තීරණ ගැනීමට ස්තුියගේ ඇති සමපූර්ණ අයිතියත් කථාවක් නැති <sup>ව</sup> පිළිගෙන තිබීම සිත් ගන්නාසුලු ය. මේ කරුණු මේ වචනවලින්ම කුයැවීම්වල කොතැනෙක දී වන් කියැවී නැත. එහෙත් හැම තැනින් ම එය හැඟි යයි. තෝරා ගත යුත්තේ විවාහය ද තැනහොත් වෘත්තිය ද යන පුශ්නය සම්බන්ධ වී ඇති ඇතැම් කියැවීම්වල දී මේ මූලික මතය පැහැදිලි වන බව දක්නට ලැබේ. ස්තියගේ දෛවය, ගෘහය හා දරුවන් මිස අන් කිසිවක් නො වේ ය යන ආඥාදායී ඒකාධිපති මතය කේසිගේ දිවැසින් පිළිගෙන නැති බව පැහැදිලි ය.

එක ම ප්‍රතිකාර කුමයක් නො යොදන කායික කියැවීම්වල දී මෙන් විවාහය සම්බන්ධයෙන් ද එක ම කියා මාර්ගයක් සර්ච සාධාරණ ව නො යෙදිය හැකි ය. මේ හැම තැනෙක දී ම මූලික වන මනෝවිදහත්මක හා ආධාහත්මික මූල ධර්ම එක ම ය. එහෙත් එක් එක් අවස්ථාවේ දී ඒවා කියාවට පරිවර්තනය කිරීම වෙනස් විය හැකි ය. සමහර ස්තීන්ට විවාහ වන්නට යයි කියා තිබේ. සමහරුනට වෘත්තියෙක යෙදෙන්නට යයි තරයේ කියා ඇත. සමහරුනට කියා ඇත්තේ පළමුව වෘත්තියෙක යෙදී පසුව විවාහ වන්නට ය. සමහරුනට දෙක ම එකවර කරන්නට කියා තිබේ. තවත් සමහර අයට ස්වාමීවරුන් දෙදෙනකුට එකවර සේවය කළ නොහැකි නිසා කැමැති එකක් තෝරා ගන්නට කියා තිබේ.

ලජ්ජා සහිත, බයාදු, අවාසනාවත් දහඅට හැවිරිදි තරුණියක් ඇගේ අනාගතයෙන් කුමක් කළ යුතු දැයි සිතා බැලුවා ය. ඈ ලබා ගත් ජීවිත කියැවීමෙන් විවාහයක් ගැන සිතන්නට කලින් ළදරුවනට උපකාර කිරීමට ඉඩ ඇති කිසියම් කාර්යයෙක නිරත විය යුතු යයි අවධාරණයෙන් කියන ලදී. "මේ ආත්මය විවාහයෙන් තමා හොඳ කර ගත්නට බලාපොරොත්තු වෙනවා නම් පළමු ව ළදරුවන්ගේ යහපතට යමක් නො කොට එසේ කළහොත් ශෝචනීය ලෙස බලාපොරොත්තු කඩ වනවා ඇත." ඊළඟට කියැවීම ඒ කාර්යය

නිශ්චිත කොට දක්වමින් දහතුනෙන් ඉහළ විස්සෙන් පහළ ගැහැනු ළමයින් පිළිබඳව වෙහෙසීම සුදුසු බව දක්වී ල කණ්ඩායම්වලට උපදෙස් දීම වැනි කාර්යයෙක් සුදුසු මාර්ගය වනු ඇත.

පළපුරුදු කම් ඇති මනෝවිදහඥයකු, හුදෙක් මනෝ විදහත්මක වූ දෘෂ්ටියෙකින් පවා මේ අවවාදයේ යහපත් කම පිළිගන්නවා ඇත. බාල අය සමගත් තමාට අද්දකීමෙන් අඩු අය සමගත් කටයුතු කිරීම හා ඉගැන්වීම පුද්ගලයකු පිටතව නැමුණෙකු කිරීමට ඇති ඉතා හොඳ මගෙකි. වෙනත් කුමයකින් කිසි දිනෙක මතු නො වන ආත්ම විශ්වාසයෙක් අනාසයන්ගේ නායකත්වය දරීමේ අවශානාව නිසා ඇති වෙයි. හුදෙකලා වූ අන්තර්නතයකු බලාපොරොත්තු සුන් කර ගෙන නුසුදුසු සහකාරයකු තෝරා ගත හොත් විවාහය මහත් විපතක් වීමට ඉඩ තිබේ. තෝරා ගත් සහකාරයා යෝගා පුරුෂයකු වුවත් හවුල් කාරයන් දෙදෙනාගෙන් කෙනකු සකස් වීමේ පුශ්නවලට හා විවාහයේ දුෂ්කරතාවලට මුහුණ දීමට තරම් පුමාණවත් ව හොඳින් පදම් වී නැති හැම විට ම ජිවිතය අසාර්ථක වීමට ඉඩ ඇත. මේ නිසා මෙහි දී විවාහයට පෙර සමාජ සේවා අධායෙනය හෝ වෘත්තියෙක යෙදීම උවිත මාර්ගය ලෙස දැක තිබේ.

තවත් නිදසුනෙක දී දක්ෂතා ඇති තරුණියකට වෘත්තියත් විවාහ ජීවිතයත් එකට කරන්නට නියම කරන ලදී. එහෙත් හරියට ම හරි සහකාරයා සොයා ගන්නා තාක් විවාහ නොවන්නට අවවාද කොට ඇත. ඕ අතීත ජන්ම විශේෂඥතා ගණනාවක් නිසා නොයෙක් දේවලට දක්ෂව සිටියා ය. කැටයම්කාරියක වශයෙන් ද වියන්නියක වශයෙන් ද ඕ දක් වූවා ය. එපමණක් නොව ගුරුවරියක හා ගායිකාවක ලෙසත් අංගවලනාවාර්යවරියක ලෙසත් ඕ දක්ෂ ය. එබඳු දායාදයක් තුබූ ඕ මේ ජීවිතයේ දී ආධානත්මිකාර්ථයෙන් නායිකාවක ද ආචාර්යවරියක ද වීමට භාගත සම්පන්න වූවා ය. මේ බව දක් වූ කියැවීම තවදුරටත් මෙසේ ද කියයි. "මෙහි දී ගෘහයත් වෘත්තියන් යන දෙක එකට සම්බන්ධ කළ යුතු බව අපට පේනවා. එහෙත් එය ඈ විසින් තෝරා ගනු ලබන ස්වාමීපුරුෂයාගේ ඉන්ත්වය මත රැදී ඇත. සම්පූර්ණයෙන් ඇගේම අභිවෘද්ධියට උදවු කරන එකග වූ තැනැත්තකු නොලැබුණහොත් බෙහෙවින් දියුණු වූ මේ තැනැත්තියගේ අභාන්තර ආත්මයෙහි හානි කර කැළැල් ඉතිරි කරන අන්දමේ ගැටීම් හා බලාපොරොත්තු කඩවීම් ඇති විය හැකි ය."

දක්ෂ රුමත් නිළියක පිළිබඳ සිද්ධිය මේ නිදසුනට සම්පූර්ණයෙන් ම වෙනස් ය. ජුම් සම්බන්ධයක් ඇති කර ගත් ඕ තම වෘත්තියත් විවෘහ ජීවිතයත් එකට කළ හැකි දැයි සිතා බැලුවාය. කියැවීමෙන් ලැබුණේ නොහැකි ය යන නිශ්චිත පිළිතුරයි. "විවෘහය නැතහොත් රංගපීඨය යන දෙකෙන් එකක් සාර්ථකව කිරීමේ සුදුසුකම් මේ ආත්මයට තිබේ. දෙක ම සාර්ථක කර ගැනීම ඇට කළ නොහැකි ය. එකක් නිශ්චය කර ගැනීම ඇටම බාර ය."

මේ කියැවීම හොඳින් පරීක්ෂා කර බලන විට මේ නියමයන් කර ඇත්තේ ආධාහත්මික අභිවෘද්ධියට කිමෙක් හේතු වේ ද යන්න පදනම් කර ගෙන බව පැහැදිලි ය. ස්තුියක්, කි්ර්තිය, මුදල්, වස්තුාභරණ, ආධිපත්‍යය, තත්වය හා ආත්මෝත්කර්ෂණය යන ආත්මාර්ථකාමී හේතු නිසා වෘත්තියක් සොයනවා නම් 'තොරතුරු මූලාශුය' ඒ බව දන ගෙන ඇය ගෘහ පාලනයට යොමු කෙළේ ය.

මේ අවවාදය දී ඇත්තේ ගෘහ ජීවිතයේ ඉහා් ගෘහ ජීවිතය තුළ ස්තුියගේ ස්ථානයේ හෝ ශුද්ධත්වය පිළිබඳ භාවපරවශ වූ හෝ පරම්පරාගන වූ හෝ මතවල එල්බ ගෙන නොවේ. එය

මේ කේසි තම ශක්තියට දුන් නම ය.

කර ඇත්තේ චේතනාව හා පරමාර්ථය ඕනෑ ම කිුයා මාර්ගයක් විනිශ්චය කිරීමට ඇති හොඳ ම මිනුම් දණ්ඩය යන විශ්වාසශ පදනම් කොට ගෙන ය. හැම විට ම ආත්මාර්ථකාමී වූ කිුියා මාර්ගය පරාර්ථකාමී වූ කිුියා මාර්ගයට වඩා පහත් ය. ගෘහ ජීවිතයේ හා විවාහයේ ඇති වගකිම් ඒවායේ ස්වභාවය නිසා ම සමහර වෘත්තිවල ඇති ආත්මාර්ථකාමී ලාභවලට වඩා පරාර්ථකාමයට හේතු වේ.

මේ නිසා වෙනත් මාර්ගවලට දක්ෂකම් ඇත්තා වූ ද බොහෝ ස්තුීනට ගෘහ පාලනය හා දරුවන් ඇති දඩි කිරීම නියම කොට තිබේ. එසේ කර ඇත්තේ ඔවුනට අවශා වූ විශේෂ ආධාාත්මික ගුණ ඇති කර ගැනීම සඳහා ඇති හොඳ ම ශිකෳණයත් වෘත්තියක් අනුගමනය කිරීමට හේතු වන සසංඥ වූත් අසංඥ වූත් ආත්මාර්ථකාමයට ඇති හොඳ ම බාධකයත් එය නිසා ය. අනෙක් අතට ශක්ති ඇති වෙනත් ස්තීන් මනුෂා වර්ගයාට සේවයක් සඳහාම ඔවුන්ගේ ශක්තිය අවං**කව** යොදන්නට ආශා කරනවා විය හැකි ය. එබඳු ස්තුියකට ගෘහ<mark>යත්</mark> ස්වාමිපුරුෂයාත් පවුලත් ඇගේ ශක්තීන්ගේ පූර්ණ පුකාශනයට ඇති බාධක විය හැකි ය. මෙබඳු ස්තියකට පසු වී විවාහ ව<mark>ත්නට</mark> හෝ මානසික වශයෙන් ශක්තිමත් නම්, ගෘහ ජිවිතය හා වෘත්තිය යන දෙකෙහි ම යෙදෙන්නට හෝ අනුබල දෙන ලදී. විවාහක අවිවාහක යන තත්ත්ව දෙකෙහි ම පරමාර්ථය ආධා**ාත්මික** දියුණුව ය. ස්තීහුත් පුරුෂයෝත් සමාන වූ ආත්ම නිසා ඒ ආධාහත්මික දියුණුවේ අර්ථය ඉතා හොඳින් ඉටු වන ඕනෑ ම තත්ත්වයකට සුදුසුකම් ඇත්තෝ ය.

තමා පිළිබඳ තීරණ ගැනීමට ඇති අයිතිවාසිකම සමාජ් අයිතිවාසිකමක් ලෙස පමණක් නොව ලෝක අයිතිවාසිකමක් ලෙසද කේසි දුක තිබේ. දාර්ශනික වචනවලින් එය **චේතනා**  <sub>ස්</sub>වතන්තුතාව' යයි පුසිද්ධ ය. ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ ම <sub>ඒ ගැ</sub>න බොහෝ කටුක තර්ක ඉදිරිපත් කොට තිබේ.

පුනර්ජන්මවාදයේ ඇති ඉතා වැදගත් ලස ෙණයක් නම් නියතිවාදයට විරුද්ධව ස්වතන්තු චේතතාවාදය පිළිගැනීමයි. කර්මය හා පුනර්ජන්මය පිළිගන්නා වූ මිනිසුන් විසින් නිතර කරනු ලබන වරදක් නම් මුළු ජීවිතය ම පූර්ව නියතියෙකින් නිශ්චිතව ඇතැයි පිළිගැනීම ය. එබඳු විශ්වාසයෙක ඇති පුතිඵල මනෝ විදහත්මක වශයෙන් පුණෙහාරකය; ආධභාත්මික වශයෙන් ආචාර විරෝධීය.² බොහෝ දුරට කර්මයේ නියතවාදී වහාබහානය පිළිගෙන ඇති හින්දුවාගේ උදාසීනත්වය හා නිෂ්කීයත්වය එබඳු මතයෙක ඇති අනතුර පැහැදිලි කරයි.

හැම කිඹිසීමෙක් ම, හැම මදුරුවන් කෑමෙක් ම හැම රාති භෝජනයෙක් ම යුග ගණනකට ඉහත සිට කර්මයෙන් හෝ ලෝක නියමයෙකින් හෝ නියතව නැතැයි තේරුම් ගත යුතු ය. අපගේ ජීවිතවල විස්තර වැඩි හරියක් ම අපගේ වර්තමාන වේතනාවට හා චින්තනයට සම්පූර්ණයෙන් ම යටත් ය. සත්තෙකින් ම අපේ ජීවිත වල ඇති හැම සිද්ධියක් ම විවාහය වැනි පුධාන සිද්ධියක් චේවයි, අයිස්කීම්, සෝඩා බෝතලයක් මීල දී ගැනීම වැනි සුළු සිද්ධියක් වේවයි අවසාන ව්ගුහයේ දී ස්වයංනිශ්විතය.3 දන් අපට ඇති බාධක අපේ අතීතයේ ආත්ම විනිශ්වයවල වැරදීමවල පුතිඵලය. අපට ඒවා බාහිර බලපෑම් ලෙස පෙනෙන්නේ අප විසින් අපේ ම අතීත කර්ම අමතක කොට ඇති නිසාත් අපගේ වර්තමාන තත්වයන් සමග ඒවායේ ඇති ආසන්න සම්බන්ධය දක ගැනීමට බැරි තරම් අපගේ

Freedom of Will

<sup>2.</sup> බුදුසමය ද මේ කියමන අනුමත කරයි. පුබ්බේකත හේතුවාද, ඉස්සර නිම්මාණ හේතුවාද හා අහේතුවාද යන තුනෙන් ම නැඟෙන නියතිවාදය අකිරිය වාදයට වැටෙන බව බුදුහු වදාරති.

<sup>3.</sup> Self-Determined තමා විසින්ම නීරණය කරන ලද්දේ වේ.

පෙනීමේ සීමාව කුඩා වීම නිසාත් ය. මෙසේ පුනර්ජන්ම මතය මනාව තේරුම් ගැනීමෙන් ස්වතන්තු චේතනාව හා නියතිවාදය අතර පෙර සිට පැවත එන උභතෝකෝටික පුශ්නය විසැදී යයි. මනුෂායාට දම්වැලෙකින් බැඳ ඇති බල්ලකු සේ ස්වතන්තු වේතනාවෙක් ඇත. ඒ කියන්නේ බල්ලාට දම්වැලේ දිග පුමාණය ඇතුළත ඌට ඕනෑ දෙයක් කරන්නට සම්පූර්ණ නිදහසෙක් ඇත. කර්මය විසින් එක් එක් මිනිසාගේ දම්වැල නිශ්වය කරනු ලැබේ. එහි දිග පුමාණය තුළ හේ නිදහසේ ය.

විවාහය පිළිබඳ කියැවීම විශේෂයෙන් ම කවුරුන් සමග විවාහ විය යුතු ද යි පුශ්න කළ විට ලැබුණු කියැවීම පරීඤා කරන විට ස්වතන්නු වෙතනාව පිළිබඳ මේ පුශ්නය අපගේ අවධානයට බලවත්ව එයි. විවාහ බන්ධනවල කර්ම විපාක ස්වභාවයෙක් ඇතැයි කියැවීම්වලින් නැවත නැවතත් පෙන්වා දී ඇත. ඒ කියන්නේ මෙයයි. විවාහයක හවුල්කාරයෝ අමතකව ගිය පැරණි දන ඇඳුනුම්කාරයෝ ය. දන් ඔවුහු, ඔවුනොවුන්ට ඇති කර්ම විපාක ණයක් විසඳා ගනු සඳහා එක් වී සිටිති. මෙසේ අපට, "මට කොහේ දී හෝ ඔබ හමු වී නැද්ද" යි මිනිසුන් කියන විට ඔවුන් නිකම් ම පිය කථා සල්ලාපයක් සඳහා පියශීලී ආරම්භයක් කරනවා පමණෙක් දයි සිතා බැලීමට සිදුවෙයි. ඔවුහු විය හැකි ලෝක සිද්ධියක් ම කියති.

කෙසේ හෝ මිනිසාට අන් හැම තැනෙක දී මෙන් විවාහ සම්බන්ධතාවල දී ද ස්වතන්තු වේතනාවත් තෝරා ගැනීමේ ශක්තියන් ඇති බව පැහැදිලි ය. පුද්ගලයන් අතර කර්ම සම්බන්ධයක් පවත්තා අවස්ථාවේ පවා ඒ කර්ම සම්බන්ධය. ඔවුන් අතර පුබල ආකර්ෂණයක් ලෙස පුකට වන කල්හි පවා, හැම විට ම විවාහ වීම හොඳ හෝ අවශා හෝ නොවන බව ද පැහැදිලි ය. මේ කර ණ පැහැදිලි කිරීමට කෙටි පුශ්නෝත්තර නිදසුන් දෙකක් ගනිමු.

- පු : "මා දූන් මට ආලය කරන තරුණයා සමග විවාහ විය යුතු ද ?"
- උ : "මේ ආශුයෙහි කර්ම විපාක බලපෑමෙක් ඇත. එහෙත් ඔහු හා විවාහ වීම ඉතා හොඳ වන්නේ නැත."
- පු : "එfප්, එස්. සමග විවාහ වීම අපගේ අනෙන්නන අභිවෘද්ධියට හේතු වේ ද ?"
- උ : එසේ කර ගත හැකි ය. එහෙත් අපට පේන හැටියට, වඩා හොඳ ඔවුනොවුන්ගේ දියුණුවක් ඇති කර ගත හැකි වෙනත් අය ඇත. මේ අනෙක් අය විශේෂයෙන්ම ඊජිප්තු යුගයේ සම්බන්ධකම් ඇති අයයි. එහෙත් තෝරා ගැනීම කළ යුත්තේ ඔබ විසිනි. එfප්. එස්. සමග විදිය යුතු කිසියම් කර්ම විපාකයෙක් ඔබට ඇත. එහෙත් අඹු සැමියන් වශයෙන් එය විදීම දුෂ්කර ය."

කර්ම සම්බන්ධයක් ඇති අවස්ථාවල දී පවා විවාහයේ අයෝගාන්වය කුම කීපයෙකින් ම තෝරා දිය හැකි ය. පළමු කොට, ඒ පුද්ගලයන්ට මේ අවස්ථාවේ උගත යුතු වූ, විවාහ සම්බන්ධතා පුශ්නයට වඩා වැදගත් වූ වෙනත් පාඩම් තිබිය හැකි ය. තවත් විය හැක්කෙක් නම් මේ පුද්ගලයන් දෙදෙනා ම හෝ එක්කෙනකු ආධානත්මික වශයෙන් නොපැසී සිටීමයි. ඒ කියන්නේ තවම ඔවුන් පුශ්නයට මුහුණ දීමට සූදානම් නැතුවා විය හැකි ය. තවත් විය හැක්කක් නම් අරමුණු කරන ලද විවාහය පූර්ව කර්මයට නොගැළැපෙන තරමට උගු වූ විපාක 'ඇත්තක් වීමයි. හෙවත් දඬුවම අපරාධයට වඩා බරපතල වීමයි. අවසාන වශයෙන්, ඇතැම් විට මේ ආත්ම භාවයේ දී ඉගෙනීමට ඇති ආධානත්මික පාඩම විවාහ වී ඉගෙන ගන්නවාට වඩා මහාදින් වෙන්ව සිට උගත හැකි වීමට ඉඩ ඇත.

හැම නිදසුනෙක දී ම විවාහය හොඳ හෝ නරක වන්නේ කවර හෙයින් ද යි නිශ්චය කොට දක්වීමෙක් කියැවීම්වල නැත. විවාහය සුදුසු යයි සලකන ලද අවස්ථාවල දී පවා විවාහ විය යුතුද නැද්ද යන්න නිශ්චය කිරීම සම්පූර්ණයෙන් ම ඒ පුද්ගලයන්ට පවරා ඇත. හොඳ ම මාර්ග දේශකත්ව භාවිතය අනුගමනය කරන කියැවීම්, උපදෙස් ලබන්නාට සම්පූර්ණ විනිශ්චයක් කර දෙන්නේ ඉතා කලාතුරෙකිනි.

පහත එන නිදසුනෙහි ද මේ මූලික ආකල්පය පැහැදිලිව දක්නට ලැබේ. මෙහි දී තරුණ තරුණියන් දෙදෙනෙක් ඔවුන් විවාහ විය යුතු දැයි අසති. ඔවුන් දෙදෙනා එකට අත්දකීම දෙකක් ලබා ඇති බව කියා ඇත. එකෙක් පර්සියාවේ දී ය. අනෙකා ඊජිප්තුවේ දී ය. ඔවුන්ගේ පුබල අනෙහ්නා ආකර්ෂණයට හේතු වූයේ මෙයයි. ඔවුන්ගේ විවාහය ගැන නිශ්චිත යමක් කියා නැත. කියා ඇත්තේ මෙපමණය: "පරමාර්ථවල හා බලාපොරොත්තුවල ගැළැපීමෙක් තිබේ නම මෙය හොඳ ලස්සන අත්දකීමක් කර ගත හැකි ය."

පුශ්න කාලයේ දී තරුණිය මෙසේ ඇසුවා ය. "අප දෙදෙනා ඔවුනොවුන් සමග විවාහ වී සැපවත් වෙත තරමට, නැතහොත් ඊටත් වැඩියෙන් සැපවත් විය හැකි සේ විවාහ විය හැකි වෙනත් අය සිටිනවා ද ?" ලැබුණු උත්තරය මෙසේ ය "ඔව්, ඔබ තෝරා ගන්නවා නම් අපට එබඳු විසි පහක් තිහක් පමණ නම් කළ හැකි ය. විවාහයේ තත්ත්වය ඔබ විසින් ඇති කර ගනු ලබන්නෙකි. ඔබ දන් විද ගන්තට සතුටු නම් මෙහි දී විද ගත යුතු අත්දකීමෙක් ඇත. ඔබ එය කවදා හෝ විද ගත යුතු නිසා ඔබට අවශා නම් දනුත් එය කර ගත හැකියි............"

නිදසුන් කීපමයක දී කියැවීම, දෙකින් එකක් සම්පූර්ණාගෙන් නිශ්චය කරයි. මේ එබන්දෙකි. පු: "දනට මා බහ දී සිටින මිනිසා සමග විවාහ වීම සුදුසු ද?"

උ: "නෑ."

කෙසේ හෝ නිදසුන් වැඩි ගණනක දී තෝරා ගැනීමේ අයිතිය හා වගකීම් සම්පූර්ණයෙන් ම ඒ ඒ පුද්ගලයන් සතු බව අවධාරණයෙන් දක්වා ඇත. එහෙත් ඒ එක්ක ම තෝරා ගැනීමට වහල් කර ගත යුතු මිනුම් දණ්ඩ සාමානායෙන් නිගමනය කරනු ලැබේ. "ආර්. ඩබ්ලිව්. මගේ යෝගා සහකාරිය ද ?" යනු ඇසූ මිනිසකුට මෙසේ කියා ඇත. "තෝරා ගැනීම ඔබ සතු මිස අප සතු නොවේ. මානසික හා කායික ඇද ගැනීමක් පමණක් නොව ආධාාත්මික් ඇද ගැනීමෙකුන් ඔබ අතර තිබේ ද ? ආත්මයට ආත්මයන් පරමාර්ථයට පරමාර්ථයත් ගැළපේ ද ? ඔබටත් ඒ ආදර්ශම තිබේ ද ? ඔබට ඒවා ම නැති නම් පරිස්සම් වන්න."

පහත එන නිදසුනෙහි දී කියැවීම මේ කරුණ පිළිබඳව වඩාත් පැහැදිලි ය. එක් ස්තියක මිනිසුන් සතර දෙනකුගෙන් කවරකු සමග විවාහ විය යුතු දැයි ඇසුවා ය. උත්තරය මෙසේ ය:

"මෙය ඔබ තෝරා ගන්නා ආදර්ශවත් ජීවිතය මත රැඳී ඇත. මේ මිනිසුන් හතර දෙනා ම සමහරුන් උදවුකාරයන් වශයෙන් ද සමහරුන් බාධාකාරයන් වශයෙන් ද -අතීතයේ දී ඔබ ආශුය කර තිබේ. මේ පුද්ගලයාගෙන් ඉවත් විය යුතු ය. නැතහොත් මේ පුද්ගලයා සමග එක් විය යුතු යයි කීමෙන් කෙරෙන්නේ ඔබත් ඔවුනුත් වැරැදි තැනෙක තැබීම ය."

<sup>1.</sup> ඇතැමුනට මානසික හා ආධ‍‍යාත්මික යන දෙක අතර වෙනසක් තැතැයි සිතෙනු ඇත. ආධ‍‍යාත්මික යන්න වඩා ගැඹුරට ගිය සද්ගුණවලට සම්බන්ධ ය.

"සේවයට කැප වූ ජීවිතයකට, හිතකර වන ලෙසින් තෝරා ගැනීම ඔබ විසින් කළ යුතු ය. හැම මිනිසකුට ම ස්වතන්තු වේතනාවක් ඇති බව දන ගන්න."

මෙබඳු ඡේදවලින් විවාහ සහකාරයකු හෝ සහකාරියක තෝරා ගැනීමට ඉවහල් වන තෝරා ගැනීමේ මූල ධර්මය මතු කර ගත හැකි ය. වීවාහ බන්ධන වැඩි ගණනකට හේතු වන්<mark>නේ</mark> නොඉවසිය හැකි කායික ආකර්ෂණයෙක් යයි කීම බොහෝ දුරට ආරක්ෂා සහිත බව පෙතේ. කේසි කියැවීම්වල මතයට අනුව පුද්ගලයකු කායික වශයෙන් පමණක් නොව මානසික වශයෙන් හා ආධාාත්මික වශයෙන් ද හොදින් ගැළපිය යුතු ය. සාර්ථක වූ විවාහ ජිවිතය කිුයා පදයක් මත මෙන් මේ සමපාද පදනම මත පිහිටිය යුතු ය. එකක් හෝ අඩු වුවහොත් එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් විවාහය කොර වෙයි. මේ ක්ෂේතු තුනෙහි දී ම එක් පුද්ගලයකුගේ පුාර්ථනීය ආදර්ශ අඩු ගණනේ තරමක් වත් අනෙක් පුද්ගලයාගේ පුාර්ථනීය ආදර්ශවලට සමාන විය යුතු ය. නැතහොත් අනතුර හා විපත එතරම් ඈත් නො **වේ**. තෝරා ගැනීමෙහි දී සලකා බැලිය යුතු මේ වැදගත් කරුණුවල අඩුපාඩුකම් සහිත ව වැඩි දුර නො සිතා විවාහයකට ඇතුළු වීම කරදර කැඳවා ගැනීමෙකි.

විසභාග ලිංගයේ කෙනකු පිළිබඳ ව බලවත් ආකර්ෂණයක් ද නෙන්නට වූ විට ඔබ ඔබේ ආරක්ෂකයා විය යුතු ය. ලිංගික ආශාවක් සාර්ථක විවාහ ජීවිතයක් ලෙසින් දියුණුවීම කැමැති වීමට සෑහෙන තරමට පූර්ව වින්තනයෙක් ඔබට තිබේ නම්. පුපුරන කර්ම විපාකයක් මතු කර නො ගන්නා සිතෙක් ද තිබෙනවා නම්, ඔබ ඔබේ ආරක්ෂකයා විය යුතු ය.

## 14

## හුදෙකලා වූවෝ

පුිතර්ජන්මවාදයේ දීර්ඝකාලීන දෘෂ්ටියෙන් විචාහය පිළිබද ව කරනු ලබන හැම විමසීමෙක දී ම ඇතැම් ස්තී පුරුෂයනට විචාහ වන්නට නොලැබෙන්නේ කවර හෙයින් ද යන පුශ්නය අනිචාර්යයෙන් ම මතු වෙයි. සෑහෙන රූප ශෝභාවක් ඇති නමුත්, මානසික වශයෙන් සාමානා නමුත්, ඇතැම් පුද්ගලයන්ට කිසි දිනකවත් විචාහ වීමට අවස්ථාවෙක් නොලැබේ. කේසි කියැවීම්වල මේ පිළිබඳ කර්ම විචාක වීවරණයෙක් ඇද්දයි කාට වුවත් සිතෙනු ඇත.

පුංශ ජනයන් අතර විවාහ ජීවිතය පිළිබඳ කදීම පුස්තාව පිරුළෙක් ඇත: "විවාහය වටලන ලද බළකොටුවක් වැන්න: පිටින සිටින්නවුනට එය ඇතුළට යෑමට අවශා ය. ඇතුළත සිටින්නවුනට එයින් පිට වීමට අවශා ය." මෙය උපහාසාත්මක ලෙස පෙනුණත් මේ කියමනෙහි විශාල සතායෙක් තිබේ. වීවාහය ඉතා විශාල මනුෂහ සංඛණවකට බරපතල මානසික දු:ඛයක් ගෙන දී තිබේ. එනිසා ඔවුනට අනෙක් අය විවෘත ජීවිතය පුාර්ථනීය දෙයක් ලෙස සැලකීමත් සිතේ සැනසුමුව එහි ඇති අනේක තර්ජන නොසලකා විවෘහයේ ඇති භාගායේ පොරොන්දු පමණක් දකින්නට වීමත් අතිශයින් විස්මය ජනකය. විවෘහයේ ඊට ම අයත් මහත් දුෂ්කරතා ඇත්තේ ය යන සාමානා ඥානයක් ඇතත් විවෘහ නො වූ අයට තමාගෙන් කිසියම් වටිනා දෙයක් වංචා කොට ගෙන ඇත්තේ ය යන හැඟීමෙක් පුාර්ථනා භග්නත්වය හා අසාර්ථකත්වය පිළිබඳ හැඟීමෙක් තිබේ.

සත්තෙකින් ම මේ තත්ත්වයෙහි ඇති ලිංගික අංශය වැදගත් එකෙකි. ශිෂ්ට රටවල අවිවාහක ස්තීන්ගේ පුාර්ථනා භග්නත්වය පුරුෂයන්ගේ පුාර්ථනා හග්නත්වයට වැඩියෙන් ශෝචනීය ය. මේ ස්තීන් සාමානායෙන් ලිංගික සන්තර්පණය සම්බන්ධයෙන් හාමතේ සිටිතැයි කිව හැකි ය. පුාථමික සමාජයන්හි තත්ත්වය මෙය නොවේ. එහෙත් බටහිර සමාජයේ වර්තමාන ආකෘතියෙහි දී තනිකඩ ජීවිතයෙන් දක්වෙන්නේ පුාර්ථනා භග්න තත්ත්වයෙකි. එහි එක්තරා පුමාණයක හීනත්වයෙක් ද ඇත. අවිවාහක ස්තීන් පිළිබඳව මෙය විශේෂයෙන් ම එසේ ය. පහත එන නිදසුන් සියල්ල ස්තීන් පිළිබඳව ය. මෙසේ වීමට හේතුව මේ කරුණ ගැන පුරුෂයනට වඩා ස්තීන් කේසිගෙන් කරුණු අසා තිබීමයි. ඒ නිසා ඔවුන්ගේ සිද්ධි වඩා පුකට ය.

"එකලාව" යන වචනයෙහි කිසියම් පාඑ බවෙක්, කිව් නොහැකි තරම් කනගාටුදායක ගතියෙක් ඇත. සමහර විට පෙම්වතුන්ගේ භාෂාවේ ඇති "අන්තිම වතාවට" යන්න ඉතාමත් කනගාටුදායක වාකාහාංශය වන්නා සේ තමා සම්බන්ධයෙන් කියන්නට ඇති වාකාපවලින් "මම තනි වී සිටිමි" යන්න ඉතාමත් කනගාටුදායක වාකාපෙලින් ගිම තනි වී සිටිමි" යන්න ඉතාමත්

ආධාහත්මික පුබෝධයෙකින් තොරව ඇති වන, ආලයෙන්

<sub>පසු</sub>ව එන වෙන්වීම, නැතහොත් ආලයක් කිසි දිනෙකවත් <sub>නොද</sub>ත් එකලා බව, සියලුම මනුෂෳ තත්ත්වයන් අතර ඇති <sub>ඉතා</sub>මත් නිසරු වූ ද ඉතාමත් කඩාකප්පල්කාරී වූ ද තත්ත්වයයි.

පහත විස්තර වන සිද්ධිය අයත් ස්තියගේ පුධාන ජීවිත පුශ්නය නම් නිතර දනුණු එකලා බවයි. ඕ <mark>නිව්යෝක්</mark> නගරයේ -සුට් සමාජ ලේකම්වරියකි. නෝවීජියන් ස්තියක වූ ඕ හොඳින් 8හිටි අඟ පසඟ ඇති සැහෙන කායික ආකර්ෂණයෙකින් යුතු නැනැත්තියක් වූවා ය. කේසිගෙන් පළමු වන කියැවීම ලබා ගන්නා විට ඇගේ වයස අවුරුදු හතළිස් හතෙකි. ඒ වන විට ඕ දෙවරක් චීවාහ වී සිටියා ය. වීවාහයෙන් ටික කලකට පසුව පළමු සැමියා මළේ ය. ඕ නැවත වරක් විවාහ වූවා ය. මෙවර සැමියා ඇට වඩා වයසින් බෙහෙවින් වැඩිය. විවාහය කොතරම් අභාගයසම්පන්න වී ද යන් ඕ ඉතා ඉක්මනින්ම දික්කසාද වූවාය. ඇයට දරුවන් නැත. ඇගේ පවුලේ හැම දෙනෙක් ම මිය ගියහ. හුදු වචනාර්ථයෙන් ම ඈට කිසිවකු සිටියේ නැත. සමාජ ලේකම්වරියක වශයෙන් තුබූ තත්ත්වය නිසා ඈට මිනිසුන් ආගුය කරන්නට ලැබිණි. එහෙත් ඒ ආගුය මතු පිටට සීමා වූවෙකි. මේ නිසා ඈ නැවත වරක් විවාහ වන්නට සිතු නමුත් කෙසේ හෝ ඊට අවස්ථාවක් නොලැබිණි. ඕ තනි වූවා ය.

කියැවීමක් සඳහා ඈ විසින් කරන ලද ඉල්ලීමෙහි ඇතුළත් පුශ්නවලින් ඇගේ තනිකමත් වල්මත් ගතියත් හෙළි වෙයි. "මා තිතර ම මෙතරම් තනි වී සිටින්නේ ඇයි ?" යනු ඈ අසා තිබිණි. "මට විවාහ සහකාරයකු නොලැබී යෑමට කිසියම් විශේෂ හේතුවක් තිබෙනවා ද ? මා එතරම් නොගැළපෙන්නියක වන්නේ ඇයි ?" සත්තෙකින් ම ඇගේ තනිකමට හේතුවක් තුබූ බව කියැවීමෙන් හෙළි කරන ලදී. ජීවිත දෙකකට පෙර නෝවේ රටේ දී ශෝචනීය වැරැදි පියවරෙකින් ඕ ඇගේ වර්තමාන මානසික තත්ත්වය ආරම්භ කළා ය. ඈ කළ වරද නම් සියදිවි තසා ගැනීමයි. එකල ඕ කුඩා දරුවන් දෙදෙනකුගේ මවක් වූවා ය. හෙළි නොකොට ඇති කිසියම් කරුණක් නිසා ඇගේ සැමියා ඒ සමාජයෙහි අපකීර්තියට පත් විය. දෙවන දරුවාගේ උපතිත් පසුව බලාපොරොත්තු සුන් කර ගත් ඕ ළඟ තුබූ කලපුවට පැත සිය දිවි නසා ගත්තා ය. "මෙසේ වරෙක දරිය නොහැකි තරම් බරපතල වන කාන්සියෙන් හා තතිකමින් යුත් අවස්ථා එහි විපාක ලෙසින් වර්තමානයෙහි මතුවනු පෙනේ."

මේ නිදසුනෙහි කර්ම විපාක සැලැස්ම ඉතා පැහැදිලිව දක්නට ලැබේ. අපහාසය ලැබුණු අවස්ථාවේ දී ඕ තම සැමියාට හා දරුවන්ට අවශාව තුබූ පේමයට හා සැලකිල්ලට ඔවුන් අහිමි කොට තම පුාණය ගෙන ගියා ය. ඇගේ තුබූ ගෘහබන්ධනවල අගය සැලකීමේ අඩුකම හා අනාසයන් පිළිබඳ ගෞරවයේ හා වගකීම් හැඟීමේ අඩුකම ඈ දනට වැටී සිටින තත්ත්වය ඇති කෙළේ ය. යමකු යම් යම් දේවල අගය වටහා ගන්නේ ඒවායේ නැතිකමින් පමණී.

මෙය සිතුවිලි දනවන තත්ත්වයෙකි. මෙයින් බරපතල පාපයෙක් යයි සිතා කතෝලික පල්ලිය විසින් සිය දිවි නසා ගැනීම තහනම් කිරීමේ සුදුසුකම පමණක් නොව, හැම කියාවකටම, හැම උපේක්ෂකත්වයකටම, හැම නොසලකා හැරීමකටම, ජීවිත සංඛ්‍යාත දායාදයට කරනු ලබන හැම හෙළා දකීමකට එයින් ගනු ලබන හැම අයථා පුයෝජනයකටම, අන්තිමේ දී අප වගකිව යුතු ය යන සතපය ද පැහැදිලි කරනු ලැබේ.

හුදෙකලාවේ දෙවැනි නිදසුනින් දක්වෙන්නේ ද ඒ මූලික සැලැස්මම ය. එහෙත් සැලකිය යුතු පමණකට එහි විස්තර වෙනස්ය. එය ඉංගුීසි පරපුරෙකින් පැවැත එන බාලාංශ ගුරුවරියක පිළිබඳ කථාවෙකි. නිතර විවාහ වීමට ආශාවෙන් සිටි ඕ, මැදිවියේ සිටි මාපියන්ගේ එකම දුවය. ඉතා බාල වියෙක සුවි මේ දරිය තනි කර දමා දෙමහල්ලෝ මෙලොව හළහ. වයස් හත නැත්දම්මලා දෙදෙනකුන් විසින් මේ දරිය ඉතා සන්සුන් සම්පුදාය ගරුක ආකාරයෙකින් ඇති දඬ කරන ලදී. මෙහි පුතිඵලයක් වශයෙන් ඇගේ වයසේ සිටි අයට ගැළැපෙන සේ වෙනස්වීම ඇයට මහත් දුෂ්කරතාවෙක් විය. මුළු ජීවිත කාලය තුළ දී ම තමා අනාසයන්ගෙන් වෙන් කරන ලදයි සිතුණු ඇට තනිකම තදින් දනී ගියේ ය. ඕ පැහැදිලි ලෙස ම ඇතුළට නැමුණු ගති දියුණු කරගෙන සිටියා ය.

අැගේ ජීවිතයෙහි එක් ජේුම සම්බන්ධයෙක් විය. එහෙත් ඒ ඇදීම හුදෙක් කායික වූවෙකි. මානසික වශයෙන් එකට වාසය නොකළ හැකි බව වැඩි වැඩියෙන් පැහැදිලි වූ කල එය අත හැරී ගියේ ය. එතැන් පටන් ඇයට ඇගේ ජීවිතය බිඳුණු පාර්ථනා ඇත්තක් ලෙස ද හිස් වූවක් ලෙස ද වැටහෙන්නට විය. ඕ තම කාර්යයෙන් රස විදී. වෘත්තියෙන් ද සාර්ථක වූ ඕ කාර්යසෑමය, සමර්ථය, බුද්ධීමත්ය. එසේ වුවත් වරින් වර, අවුත් සති කිපයක් පැවැති කුමයෙන් බැස යන මානසික වැටීමෙක් ඈ වට කොට ගනී. මේ කලකිරීමට පත් අවස්ථාවල දී ඕ බොහෝ විට සිය දිවි නසා ගැනීමට සිතුවා ය. හොඳ ගති ගුණ ඇති සිත් ගන්නා වූ ඈ එතරම් තද කලකිරීමකට පත් වේ යයි කෙනකුට කවදාවත් සිතා ගන්නට බැරීය.

අෑ ලබාගත් කියැවීමට අනුව ඇගේ ඉතිහාසයෙහි සිදු වූ පිධාන සිද්ධිය නම් ජීවිත හතරකට පෙර පර්සියානු යුගයේ දී බෙඩුවින් ගෝනිකයන් විසින් ඇගේ රට කොල්ල කෑ අවස්ථාවෙක සිදු කර ගත් සිය දිවි හානියකි. එකල ඕ එහි . පාලකයාගේ දුවකි. ඕ ද ඒ කොල්ලයේ දී අරාබි නායකයකු වීසින් සතුරු - ඇප වශයෙන් අල්ලා ගන්නා ලද්දීය; පසුව දෙවන බාරකාරයාට පවරනු ලැබුවා ය. ඔහුට දාව ඈට දරියක් උපනි. මේ දරියගේ උපතින් වැඩි කල් නොයවා ඕ සිය දිවි නසා ගත්තා ය. දරිය ඒ රණකාමී මනුෂෳයන්ගේ කරුණාවට ඇරුණාය, ඈ ජීවත් වූයේ ඔවුන් සමග ය. පසුව පරිවුාජකයකු විසින් ඉතා කෙට්ටු තත්ත්වයක සිටි ඈ ගෙන සුවපත් කරන තාක් ඇගේ කල දසාව ඉතා නරක් විය.

මව සිය දිවි නසා ගත්තේ අතෙකකුගේ කැමැත්තට යවත් වීමට තොකැමැති වූ නිසා පමණක් බව කියැවීමෙන් දක්වනු ලැබේ. "මේ ආත්මය මේ අත්දකීම නිසා නමා ම තෘප්තිමත් කිරීම සඳහා පමණක් දිවි නැති කර ගැනීමේ පහත් තත්ත්වයට වැටුණා. එය කෙළේ ආත්මාරකෂාව සඳහා හෝ රට නැති නම් පුතිපත්තියක් රැකීම සඳහා හෝ නොවේ." කියැවීමෙන් වෙනත් විස්තර බලන විට ඈ මාන්නක්කාර මුරණ්ඩු හිතුවක්කාරියක බවත් ආත්මාවමානය විදීමට නොකැමැති ව ජීවිතය විනාශ කර ගත් බවත් පෙනී යයි.

ගොරෝසු ලෙස පෙනෙන ඇගේ ආචාර විචාර පුරුපයකුගේ තරමට ස්වාධීනය. ඇගේ මේ මානසික ගතිය ගැන සලකා බලන විට වර්තමානයේ දී පුරුපයන් ඇගෙන් ඈත් කරන්නේ පර්සියානු ජිවිතයේ දී කරන ලද පාපය බව පෙනේ. සමහර විට දන් ඈ කෙරෙන් මිනිසුන් බය කොට පලවා හරින්නේ ඇගේ නැමීමේ අඩු ගතියත් තම විනිශ්චය අත් හැරීමට ඇති නොකැමැතිකමත් විය හැකි ය.

පුදුමයකට මෙන් ඕ මේ ජීවිතයේ දී නිතරම දරුවකු ලබා ගැනීමට ආශා කළා ය. ඇගේ ආරක්ෂක මහලු නැන්දණී කෙනකුන් විසින් මතු කරන ලද දුෂ්කරතා නිසා නොවේ නම් ඈ බොහෝ කලකට පෙර දී ම ගෑනු දරුවකු හදා ගන්නට ගන්නවා ඇත. ඈට ලැබී ඇති තවත් පුදුම කර්ම දායාදයෙක් නම් නිතර සිය දිවි නසා ගන්නට සිතීමයි. කියැවීමෙන් ඇගේ තත්ත්වය පිළිබඳ සැහෙන විවරණයක් ලැබිණි. මින් පසු ඇර සිය දිවි නසා ගන්නට සිතන්නේ ලැබිණි. මින් පසු ඇර සිය දිවි නසා ගන්නට සිතන්නේ නැත. එසේ නොසිතන්නේ

<sub>දුන්</sub> මුහුණ නොදෙන පුශ්නයට පසුව මුහුණ දෙන්නට වන බව <sub>දන්නා</sub> වූ ඇය සිය දිවි නසා ගැනීම ගැළවීමේ මාර්ගයක් ලෙස <sub>නො</sub>සලකන නිසා ය.

කෙසේ හෝ ඈ ලබා ගත් තවත් කියවීමෙක දී පසු වි තමුත් මේ ජන්මයේ දී ම ඈට විචාහයක් බලාපොරොත්තු විය හැකි බව කියන ලදී. මේ අතරතුර ඇගේ සම්බන්ධයට පත් හැම දෙනකුට ම හැම අයුරෙකින් ම ඈ උපකාර කළ යුතු විය. මේ අහිමතාර්ථය කොතෙක් ඉක්මනින් ලබා ගත හැකි දයි ඈ ඇසූ විට ලැබුණු පිළිතුර නම් "ඔබ ඔබේ හොඳකම ඔප්පු කළ කල්හි එය සිදුවනු ඇත." යනු ය. කීප පොළක දී ම මේ ජන්මය ඈට ලැබී ඇති පරීක්ෂණ යුගයක් බව පැහැදිලිව තේරුම් කර දී ඇත. "මගේ ජීවිතයේ ඉකුත් වූ අවුරුදු පහ මිනිසුන්ගේ ආශ්‍රයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම වෙන් වූයේ ඇයි ද " යි ඇසූ විට ලැබුණු පිළිතුර "ඔබේ මේ ජන්මයේ මූලික පරමාර්ථයේ පරීක්ෂණ යුගය එයයි" යනු ය.

දරුවකු අත හැර සිය දිවි නසා ගැනීමේ පාපයෙන් හුදෙකලා වීමෙන් හා සැමියකු නැතිවීමෙන් විපාක විඳින්නට සිදු වූ නිදසුන් දෙකක් මෙහි ඇත. ලිපි ගොනුවල තුන්වන තිදසුනක් ද තිබේ. මෙය ටෙක්සාස්හි සංගීත ආචාර්යවරියක පිළිබඳ සිද්ධියෙකි. ඒ හේතු නිසා ම ඇටත් සමාන ම තත්ත්වයක් ලැබී ඇත. පුංශ රාජ මාලිගයේ සාමාජිකාවකව සිටිය දී ඕ දිවි තොර කර ගත්තා ය.

තිදසුන් තුනක් පමණක් පදනම් කර ගෙන සිය දීවී නසා <sup>ගැ</sup>නීමේ කර්ම විපාක පිළිබඳව සාමානෳ නියාම සාදා ගැනීමට <sup>අපට</sup> අයිතියක් නැති බව සතෳ ය. සිය දීවී නසා ගැනීමේ <sup>සා</sup>මානෳ කර්ම විපාකය ජීවිතාශාව අතිශයින් ම බලවත් ව <sup>ති</sup>බිය දී මැරෙන්නට සිදු වීම ය යනු මෑන්ලි හෝල්ගේ (Manly Hall; Reincarnation; The Cycle of Necessity) මතයයි. මේ මතය සනාථ කිරීමට නිදසුනක් අපට කේසි ලිපි ගොනුවලින් නොලැබේ. එහෙත් එය යුක්ති සහගත මතයෙකි. (අතීතයෙහි සිය දිවි නසා ගැනීම් සිදු වී ඇති නමුත් වර්තමානයෙහි කිසි ම කර්ම විපාකයක් පැහැදිලිව දක්නට නැති වෙනත් නිදසුත් කීපයක් ම කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඇතැම් විට මේ කර්මවල විපාක අනාගත ජීවිතවල දී පුකට වෙනවා ඇත.)

කෙසේ හෝ වර්තමානයේ දී තනි වීමත් විවාහ වීමට බැරි වීමත් වීවිධ හේතූන් නිසා ඇති විය හැකි ය. නිදසුනක් වශයෙන් සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වූ කර්ම හේතුවෙක් පහත එන සිද්ධියෙන් පැහැදිලි කෙරෙයි.

මේ නිදසුන පිරික්සීමේ දී ඔස්කා වයිල්ඩගේ පහත එන කෙටි කියමන සිහියට නැගේ. "ජීවිතයේ ඇත්තේ දුඃබිත සිද්ධි දෙකෙකි. එකක් නම් ඔබට අවශා දේ නොලැබීමයි. අනෙක නම් අවශා දේ ලැබීමයි." මේ පුදුම පරස්පර විරෝධිත්ව<mark>යෙහි</mark> හේතුව ඇත්තේ මිනිසාගේ දුප්පත් විනිශ්චයෙහි ය. මීට **හින්දූන්** කියන්නේ අවිදපාව කියා ය. ඇතැම් සුරංගනා කථාවල දී මිනිසකුට වර තුනක් දෙනු ලැබේ. බොහෝ විට මේවායින් දක්වෙන්නේ ඔහු මෝඩ පුාර්ථනා කරන බව ය. මේ පුාර්ථනා ලබා ගත්තායින් පසුව ඔහු විසින් ඒවායේ පුතිඵලවලට අනුව පැවැතිය යුතු වෙයි. මෙබඳු කථාවලින් කරුණු දෙකක් හොදින් හඟවනු ලැබේ. පළමුවැන්න බොහෝ මිනිසුන් සතා වශයෙන් ම ජීවිතයේ දී තමාට අවශා දේ හරි හැටි තොදන්නා බවයි. දෙවැන්න මිනිසාගේ දුක්වලින් වැඩි හරියක් ඔහු විසින් <sup>ම</sup> කරනු ලබන මෝඩ තෝරා ගැනීම්වලින් මතු වන බවයි. මේ තෝරා ගැනීම, වැරැදි විනිශ්චය නිසා ද සීමා සහිත නැතනොත් භෞතික දෘෂ්ටිය නිසා ද වරදවා ගත් ආත්මාර්ථකාමීත්වය නි**යා** ද නැතහොත් දූරදර්ශී නොවූ ආත්ම ලාභය නිසා ද ඇති <sup>වේ.</sup>

පහත එන සිද්ධිය අත්ලන්තිස යුගය තරම අතීතයෙක දී

නරන ලද තීරණයක් පිළිබඳ නිදසුනෙකි. එහි පුතිඵලය මේ දක්වා ද විදිනු ලැබේ. මේ සිද්ධිය හතළිස් හැව්රිදි ස්තුියක පිළිබඳ වූවෙකි. ඕ මට් තරබාරු ස්තුයකි. මෙයට පුධාන වශයෙන් හේතු වී ඇත්තේ වශයාම අඩුකම හා වැරදි ඉරියවු ය. ඇගේ මුහුණේ ආකාරය අතිශයින් ම අහිංසක ය. ඇගේ කේශ කලාපය හැම දා අලුත් ය. ඈ ඇන්දේ නිශ්චිත ලෙස ම නො ගැහැනු ඇදුමෙකි. ඈ සියලු ම ඇඳුම් තෝරා ගත්තේ ඇගේ පෙනීම ලස්සන කරන අදහසකින් නොව පුයෝජනය හා ව්යදම පදනම් කර ගෙන ය. ලස්සන කරන්නකුගේ ද රූපය සකසන්නකුගේ හා වස්තුව්පදේශකයකුගේ ද වහල ඈට ලැබුණා නම් ඈ ලස්සන තුමක ය, හොඳ ය, ඈ ඉදිරිපත් වන ගතියත් සිත් අලවන ආචාරත් දියුණු කර ගෙන තිබිණි. මීට පුධාන හේතුව ඇගේ ආගමික විශ්වාසයයි.

අට වන පන්තියට පමණක් උගත් ඈ යැපුණේ කර්මාන්ත ශාලාදියෙහි අත් වැඩවල හා යාන්තුක වැඩවලත් යෙදීමෙනි. අගය මනින මනෝවිදහත්මක පරීඤණයෙක දී (The Allport -Vernon Scale, Based On The Spranger Value Types -ස්පැන්ගර්ගේ අගය වර්ග පහ පදනම් කර ගත් ඕල්පෝර්ට් වෙර්නන් තුලාව) ආගමික හා සාමාජික සාර ධර්ම පිළිබඳව ඕ වැඩි ම ලකුණු පුමාණය ලැබුවා ය. ආගමික පොත් කියැවීම හා කිසියම් වර්ගයෙක සමාජ සේවයෙක යෙදීම ඇගේ ජීවිතයේ පිධාන ඇලීම් වූ නිසා එය බලාපොරොත්තු විය යුත්තෙකි. එසේ වුවත් ඈ ගෙවන්නේ හුදෙකලා තනි ජීවිතයෙකි. ඇගේ ආගමික ආකල්පය පවුලේ අන් කෙනකුට නැත. ඇගේ ජීවිතයේ -පේම සම්බන්ධතා බෙහෙවින් අඩු ය.

මනෝවිදහඥයකුගේ දෘෂ්ටියෙන් බලන විට මේ ස්තුිය පුල්ලිංගික විරෝධය¹ යයි නම් කරනු ලබන ආකල්පය පිළිබඳ

<sup>1.</sup> Masculine Protest.

පැහැදිලි නිදසුනෙකි. 'පුල්ලිංගික විරෝධය' නම් ස්තුියකු<sub>ගේ</sub> වැඩ කටයුතු පිළිගැනීමට ස්තියකට ඇති වන නො කැමැත්තු<u>යි</u> ස්තුීන්ගේ ස්වතන්තු භාවය ආරක්ෂා කරනු සදහා යුද වැදීමට තරම් මෝ ස්තුී ස්වතන්නුවාදී ය. ඇගේ නො ගැහැනු ආකල්පයේ දී මේ විරෝධය හොඳින් පැහැදිලි වෙයි. <mark>පි</mark>යුරිටානු තරමට ආත්ම ලංකාරණ පුතික්ෂේප කිරීමෙහි දී හා පුරුෂයන් ඇද ගැනීමට කරන යන්න පුතික්ෂේප කිරීමෙහි දී ද එය පුකුව වෙයි. මේ ආකල්පයේ දී පුයෝජනයට ගනු ලබන මනෝවිදහාත්මක උපාය සිත් ගත්තා සුලු ය. සම්මත මනෝවිදහාවෙන් එය හොඳින් විවරණය කරනු ලැබේ. එහෙත් ඒ විවරණය අසම්පූර්ණ බව පෙනේ. පළමු කොට ම **අපි** පුල්ලිංගික විරෝධයක් ඇති වන පරිදි ඈ 'සකස් කළ' ඒ කායික හා මානසික 'දායාදයත්, පරිසරයත්' ඇති ව ඈ ඉපැදුණේ කවර හෙයින් දයි අසමු. ඇගේ අතීත ජීවිත ඉතිහාසය ඊට පිළිතුරු සපයයි.

අතීත පුථම¹ ජිවිතයේ දී ඕ බැප්ටිස්ට ජෝන්ගේ ළඟ ඥාතිවරියකි. ඒ නිසා ඈ වැඩුණේ තද ආගමික උනන්දුවෙක් ඇති පරිසරයෙක ය. ඇගේ වර්තමාන ආගමික නැමීමට හේතු වූයේ එයයි. ඊට පුථම පූර්වතර පලස්තීන යුගයෙක දී 🛭 පුරුෂයෙකි. මේ පුරුෂයා ලියෙන් ද ලෝහයෙන් ද වැඩ කරන්නෙක් විය. වර්තමානයෙහි ඇගේ යාන්තික හා පුායෝගික ආකල්පයට හේතු වූයේ මෙය විය හැකි ය. ඊට පෙර **ඕ** අත්ලන්තිසයෙහි උසස් පන්තියේ ස්තියකි. අභාගපසමපන්න ජේම සම්බන්ධයෙකින් ඇයට තද චිත්ත වේදනාවෙක් **හා** වල්මත් වීමෙක් ඇති විය. එහි පුතිඵල වශයෙන් "මේ ආත්මය ලෞකික වින්දනවල දී බලාපොරොත්තු කඩකරන, හෘදුළු වේදනා ඇති කරන අයට පේුම නො කරන්නට අධිෂ්ඨාන කර

මෙතැනින් ද අන්තරා භවයක් පිළිගත් බව පෙනී යයි. 168 පිට. I. අ. ලි බලන්න.

<sub>ගත්තා</sub> ය. ආලයේ උගුල්වලින් හා අනතුරුවලින් මිදීමට නිශ්චය <sub>කර ගැ</sub>නීමේ ආරම්භක අවස්ථාව අපට මෙහි දී හමු වේ.

මෙසේ ඇගේ වර්තමාන හුදෙකලා අවිවාහක තත්ත්වය විපාකාර්ථයෙන් වූ කර්ම එලයෙක් නොවේ. ඉහත කියන ලද සිය දිවි නසා ගැනීම් සිද්ධිවල දී අපට දක්නට ලැබුණු කිුයාව හා පුතිකියාව මෙහි දී දක්නට නොලැබේ. මෙහි දී අපට දක්නට ලැබෙන්නේ පුාර්ථනා ශක්තිය සම්බන්ධයෙන් කිුයාත්මක වන <sub>අ</sub>විච්ඡින්නතා මූල ධර්මයයි. ඕ වරක් නිශ්චයක් ඇති කරගෙන ඇගේ සහජිවින් පිළිබඳවත් ඔවුන් සමග වූ සම්බන්ධතා පිළිබඳවත් ආකල්පයක් තතා ගත්තා ය. නියම අත්ලන්තියානු පමණ ඉක්මවීමෙන් යුතුව නැවත කිසි දිනෙක අනෳ පුද්ගලයන් හා සමග විශේෂයෙන් ම විසභාග ලිංගිකයන් සමග ආදර බන්ධනවලට නො පැටලීමට අධිෂ්ඨාන කර ගත්තා ය. මේ තිශ්වය කර ගත්තේ ආධාපාත්මික වූ හෝ මෛතීු සහගත වූ හෝ අහිනිෂ්කුමණයෙකින් නො වේ. එය කැරුණේ ආදරයෙන් පසු ව අවමන් නො විඳීමට ඇති ආත්මාර්ථකාමී තෘෂ්ණාවෙනි. අතර කාලයේ දී ඇගේ අකල්පය වෙනස් කිරීමට කරුණක් ඕ කිසි දිනෙක නො දුටුවා ය. ඒ නිසා දූන් ඈ තම තීරණයේ මානසික වූ ද තර්කානුකූල වූ ද සියලු පුතිඵලවලට අනුව වාසය කළ යුතු ය. ඒ පිළිබඳව ඇගේ සිතත් චේතනාවත් වෙනස් කර ගත්තා තුරු ඒ පුතිඑල විඳිය යුතු ය.

ඇට මේ ජීවිතයේ දී විවාහ විය හැකි ද නැද්ද යන්න කියැවීමෙන් නිශ්චය කොට නො දක්වෙයි. එහෙත් ඈ අඩු හණනේ අනාසයන් කෙරෙහි ආදරයත් උනන්දුවත් දියුණු වන, පැත්තව කියා කර ගෙන යයි. ආදරය නැති කමින් ඈ එහි අගය ඉගෙන ගෙන ඇත. ඇගේ තනිකමින් ඇය තමාගේ ආලය ඉවතලීමේ පාපය පල දෙන සැටී දක ගත්තා ය.

දෙවන සිද්ධිය සමලිංගික සේවිනී යයි බෙහෙවින් සැක

කරන ලද ස්තියක සම්බන්ධ වූවෙකි. කේසි කියැවීම්වල කිසි දිනෙක පැහැදිලි ව කියැවී නැති නමුත් සමහර අවස්ථාවල දී සමලිංගික සේවනය ආසන්න ලිංග මාරුවක් නිසා වන බව සිතන්නට කරුණු තිබේ. පූර්ව ජන්මයෙකින් යටපත් නො කළ හැකි තරමට පුබල වූ විසභාග ලිංගික ගුණයන්ගේ පැමිණීමෙකින් එය වන බව පෙනේ.

එංගලන්නයේ උපන් මේ ස්තුිය බාල වයසේ දී ම අ අමෙරිකාවට ආවා ය. කියැවීම ලබා ගන්නා කාලයේ දී ම ඔ එක්සන් ජනපදවල විශාල නගරයෙක තම වෘත්තිය කරමින් සිටියාය. පෙනුමෙන් හා ආකාරයෙන් ඕ බෙහෙවීන් පුරුෂ ගතිකය. ඇගේ හඬ පුරුෂයකුගේ මෙන් ගැඹුරු ය. ඈ අදින්නේ සන්නාලියකු විසින් සාදන ලද පිරිමිනට ගැළැපෙන ඇඳුම් ය. පිරිමින්ගේ අභිනය හා ඉරියවු භාවිත කරන ඕ කොණ්ඩය හොඳටම කොට කර කපයි. ඈ සමලිංගික සේවිනීය යන ඇගේ යෙහෙළියන් අතර පවත්නා සැකය, මේ ලසපණ දකීමත් අවුරුදු බොහෝ ගණනක් තිස්සේ ඈ, පෙනීමෙන් හා ආකාරයෙන් බෙහෙවීන් ම ස්තී ගතික වූ ස්තියක සමග එකට ජිවත් වීමත් පදනම් කොට ඇති වූවෙකි. ඔවිනු වෙන් නො කළ හැකි සහකාරියෝ වූහ. ඔවුන්ගේ වැඩ පිළිවෙළෙහි සමලිංගික සම්බන්ධයෙක හැම ලකුණෙක් ම විය.

ඇගේ වර්තමාන ගතිගුණ සම්බන්ධයෙන් මේ ජීවිතයට පූර්ව වූ ජීවිත දෙකෙක් බෙහෙවින් වැදගත් වෙයි. අතීත දෙවන ජීවිතයේ දී ම කුරුස යුද්ධ කාලයෙහි<sup>1</sup> එංගලන්නයේ ඉපිද සිටියා ය. ඕ ද ඔවුන්ගේ සැමියන් විසින් අතහැර යන ලද ස්තීන් දහස් ගණනින් එකියක් වූවා ය. ඔවුනට ඔවුන් සඳහා ම සටන් කිරීමට සිදු විය. මේ නියම කුරුස යුද්ධ අද්දකීම බොහෝ පුද්ගලයන් කෙරෙහි මානසික සලකුණු ඉතිරි කොට තිබේ.

 <sup>169</sup> පිට බලන්න.

ඔවුන්ගේ අත් හැර දැමීමට හා තනි කමට සමහර ස්තුීන් පුතිකිුයා කෙළේ එක් ආකාරයකට ය. නවත් සමහරුන් තවත් ආකාරයකට ය.

මේ ස්තුය මේ කාරණයෙහි දී සාමානාපයන් ස්තුී වර්ගයා කෙරෙහි නැති වේගයෙකින් හා නායකත්වයෙකින් පුතිකියා කළා ය. ඇට බොහෝ දුෂ්කරතාවලට මුහුණ පාන්නට සිදු වූ බව පෙනේ. ඒ තත්ත්වයේ සිටි අනා ස්තීන්ගේ දුංඛිත භාවය තේරුම් ගත් ඕ ඉදිරිපත් වී ස්තීන්ගේ අනෙසා්නස ආරක්ෂාව සදහා ඔවුන් කිසියම් සාමූහික වසාපාරයකට සංවිධානය කළාය. "එතැන් සිට මේ තැනැත්තියගේ පුරුෂයන් කෙරෙහි විශ්වාසය අඩු විය. කෝන්තර මතක තබා ගැනීමටත් සැක කිරීමටත් අනුත්ගේ වැඩ ගැන පුශ්න කිරීමටත් නැඹුරු වීම ඇති වූයේ මේ ආත්මභාවයෙනි."

ආකුමණශීලී වූ ඇතැම් පුරුෂ ගතික ගුණ ඇගේ ආත්මයෙහි පහළ වූයේ මේ ආත්මයේ දී ය. ඒ ගුණවල මුල් හට ගැනීම (අඩු ගණනේ මේ වතාවට) මෙය යයි අපට පිළිගත හැකි ය. එසේ කියන්නේ ඊට කලින් ජන්මයෙහි පලස්තීනයේ ස්තියක ව සිටි මැගේ පුරුෂ ගතික නැඹුරුකම් ඇති බවක් කියැවීමෙහි සඳහන් නොවන හෙයිනි. කුරුස යුද්ධ යුගයේ අවසානයේ දී මේ පුරුෂ ගති කොතරම් පුකාශයට පත්වූවා ද ශතහොත් ඕ ඊළඟ ආත්මභාවයේ දී පුරුෂයකුව උපන්නා ය. නැවන වරක් එංගලන්නයෙහි උපන් ඕ ජෝන් ස්මිත්ගේ පැමිණීමෙන් ටික කලකට පසුව හාඩකාසල් සමග ඇමෙරිකාවට පැමිණි නිර්භීත මිනිසුන්ගෙන් එකෙක් වූවා ය. එකල ඇගේ තම ජේමස් බුහනනය. මංකොල්ලකාරයකු ද නාස්තික දීමේටිකයකු ද වූ ඕ නැගෙනහිර වෙරළට ආසන්න රාජපවල හැම තැන ම ඇවිද්දා ය. පසුව ඕ තවත් විකුමකාරීන් සමඟ රට මැදට ගියා ය. දැන් අපට ඕ පුරුෂ ගතික ආත්මයක් වී ගැහැතු සිරුරෙක සිටිනු දක්නට ලැබේ. ඒ සිරුරත් බොහෝ දුරට පුරුෂ ශරීරයක් බඳු ය. ඈ ඇත්ත වශයෙන් ම සම ලිංගික සේවිනී නම් (මේ කරුණ ගැන නිශ්චිත තොරතුරු නැතු.) සිද්ධියේ සිත් ගන්නාකම ද්විගුණ වේ. ඈ එසේ නො වූවත් මේ තත්ත්වයෙහි විශාල මනෝවිදහාත්මක වටිනා කමෙක් ඇත. එසේ කියන්නේ එයින් අප, අතිශයින් වැදගත් වූ පුතිපක්ෂතා\* මූල ධර්මය ඉදිරියට පමුණුවන හෙයිනි.

පුද්ගලයකුගේ ආත්මයෙහි පුබල ව ඇත්තේ ස්තුී ගති පුරුෂ ගති යන මෙයින් එකක් නමුත් "හැම පුද්ගලයෙක් ම ස්තියක් ද පුරුෂයෙක් ද වේ." යන සතෘ වූ මතය ගැන යුං නම් මනෝවිදහාඥයා සව්ස්තර ව කරුණු දක්වා ඇත. පුද්ගලයකුගේ ශරීරයෙහි තම ලිංගයේ ඉන්දිය මෙන් ම පුනිපසුෂ ලිංගයේ අසම්පූර්ණ ඉන්දියය ද අඩංගුව ඇත්තා සේ මනුෂා ආත්මයෙහි ද පුතිපසුෂ ලිංගයට අයත් යයි කිව යුතු වූ, තාවකාලික ව යටපත් කරන ලද, නොදියුණු ශක්ති ඇත්තේ ය. අවුරුදු ගණනක් කරන ලද විකිත්සාගාරික නිරීක්ෂණවලින් යුං විසින් සොයා ගන්නා ලද මේ මනෝවිදහාත්මක සතසය මනුෂපාගේ සම්භවය හා සංවර්ධනය පිළිබඳ කේසි කියැවීම් හා හොඳින් ගැළැපෙයි.

කේසි මතය කෙටියෙන් මෙසේ ය: සියලු මනුෂ<mark>ාාත්ම</mark> මැවී ඇත්තේ ලිංග රහිත ව දිවාමයව ය.<sup>1</sup> එහෙත් පුතිපඎ**තාවේ** නැතහොත් ලිංගයේ මූල ධර්මය විශ්වයේ නිර්මිතියට ම අයත් මූල ධර්මයන්ගෙන් එකෙකි. දුවායන් සමග ආත්ම පැවැලී

<sup>\*</sup> කේසි කියැවීම, කොතනැක දී වන් 'Polarity' (පුනිපක්ෂතාව) යන වචනය යොදන්නේ හෝ ඒ මූල ධර්මය පිළිබඳ පැහැදිලි පුකාශයක් කරන්නේ හෝ නැත. එය කේසී තියැවීම්වල එන කරුණුවල වනාබනානයක් ලෙස මේ ලේඛිකාව විසින් ඉදිරි පත් කරනු ලබන්නකි. එය ඒ කියැවීම්වල ඇති කරුණු සමගත් පුරාතන ශීකයන් දන සිටි සිද්ධි හා මූල ධර්ම සමගත් ගැළැපේ.)

මේ මතය අග්ගඤ්ඤ සූතුයෙහි එන මතය සමග ද ගැළැපේ.

ගියේ විවිධ පුතිපසනො නියාම ධර්මවලිනි. පළමු කොට ඔව්හු ලිංග දෙක ම ඇති උභතෝඛාසේජනකයෝ වූහා ඉන් පසු ද්විලිංගික වූහ. අත්ලන්තියානු ඉතිහාසයේ මුල් ශත වර්ෂවල ලිංගික ශක්තිය වරදවා භාවිත කිරීමෙන් ඇති වූ විකාර රූප පිළිබද පුදුම නිදසුන් ඇත. දන් පවත්නා ද්විලිංගික තත්ත්වය අපගේ සංවර්ධනය තුළ ඇති එක් අවස්ථාවෙක් පමණි. සමහර විට මෙය ආධානත්මික මට්ටමෙක වූ උභතෝඛනසේජනකත්වයට නැඹුරු වෙනවා විය හැකි ය.

ස්ත්‍රී පුරුෂ යන විපකෘතා දෙකෙහි එක එකක් පාසා ඊට අයත් විශේෂ ගුණ ඇත. අඩු ගණනේ අපේ සංස්කෘති යුගයේ දී විශේෂ පුරුෂ ගති හා විශේෂ ස්ත්‍රී ගති පහත එන අයුරින් වෙන් කොට දක්විය හැකි ය. ශක්තිය හා ආකුමණශීලීත්වය, නිශ්චිතත්වය, ආධිපතාය හා කර්කශත්වය යන මේවා පුරුෂ ඉණ ය. යටහත්කම නිෂ්කීයත්වය, ශාන්ත භාවය හා කරුණාව යන මේවා ස්ත්‍රී ගුණ ය.

කිසියම් ආත්මයක් එක ම සංස්කෘතික යුගයෙක දී ස්ති ශරීරයෙක හෝ පුරුෂ ශරීරයෙක දිගට ම ඉපැදීම නිසා මේ එක් ගුණ සමුදායයක් පමණ ඉක්මවා දියුණු වීමෙන් ඒක පාක්ෂික වීමේ අනතුරට පාතු වූවා යයි සිතමු. මෙය ඒ පුද්ගලයාට ද ලෝකයේ සෙස්සනට ද නියම අනතුරෙකි. අපට ඒ සම්බන්ධව ඉතා හොඳ නිදසුනෙක් නට්සීන්ගේ දර්ශනයෙහි හා චරිතයෙහි දක්නට ලැබේ. නට්සීන් විසින් ආදර්ශයට ගනු ලබන උත්තර මනුෂායා උත්තර පුරුෂයකු මිස උත්තර මනුෂායෙක් නොවේ. නට්සීන්ගේ ආදර්ශය, ශක්තිය, බලය, ආකුමණශීලීත්වය, ආධිපත්‍යය, පෞරුෂය හා ආත්මාර්ථකාමය යන පුරුෂ පාක්ෂික ඉණ උසස් කොට දක්වයි. මේ ගුණ අවශා ය. ඒවාට තැනෙක් දී ඇත. මේවා පුම්මයේ හා ආත්ම පරිත්‍යාගයේ ස්තී ගුණවලින් ම්දේ නොකළ හොත් ක්රුරත්වයට, තාෂ්ණාවට හා උමතු අහංකාරයට හැරෙයි. දනට ම ලෝකය මේ ආදර්ශයෙහි දරුණු විපාක දුක තිබේ.

නුලදකලා වූ පුරැෂත්වය අසම්පූර්ණ ය. වැඛි අවධාරණයෙන් එය නරකට හැරේ. ඒ නිසා එහි අඩුව ස්§ු පාසමික ගුණයන්ගෙන් පිරැවිය යුතු ය. පුතිපාසම්කයන්<sub>ගේ</sub> සංයෝගයක් වූ විවාහයෙන් මේ ඌනපූරණය එක්තරා පුමාණයකට සිදු වේ. විවාහයේ එක් එක් හවුල්කාරයා අනෙතා විසින් එක්තරා පුමාණයකට සැර බාල කොට මෘදු කරනු ලබයි. එහෙත් මේ සංස්කරණය එපමණෙකින් ම සම්පූර්ණ නොවේ. වැඩි වශයෙන් පුරුෂ වූ ආත්මයක් එක් ජීවිත කාලයෙක දී ඔහුගේ සහකාරිය විසින් ස්තුී ගුණ පඎයට නැඹුරු කරන්නේ සුළු පුමාණයෙකිනි. මෙසේ ම ස්තියක වෙනස් වන්නේ ද සුජ පුමාණයෙකිනි. අනුකුමයෙන් ස්තුි පුරුෂ ශරීරවලට මාරු<mark>වෙමින්</mark> කෙරෙන ජන්ම ගුහණයෙන් අපට අවශෳ වන, පරස්පර වශයෙන් නිවැරැදි කර දෙන, අද්දකීම් ලැබෙයි. මෙසේ නැවන වරක් පුනර්ජන්මවාදය මලනා්විදපාවට අවශා නව මානය සපයන බව දක්නට ලැබේ. ආත්මයේ පූර්ණත්වය ලබා ගත හැක්කේ නැවත නැවත සිදු වන පුනර්ජන්මවලින් පමණි. අධිපති බවත් යටහත් කමත් යන දෙක, බලයේ පූර්ණ සමවෘත්තියක් බවට හරවා ගත හැක්කේ මේ කුමයෙන් පමණි. ඊශ්වරේච්ඡාවට කීකරු වන<sup>1</sup> උත්සාහවත් ආත්මයක් ඇති වන්නේ ඒ මාර්ගයෙනි.

අප විසින් මොහොතකට පෙර සලකා බලන ලද්දේ ශාරීරික ලිංගය පිළිවෙළින් මාරු කිරීමෙන් ආත්මය සකස් කර ගැනීමට කරන ලද යත්නයක් පිළිබඳ සිත් ගන්නා නිදසුනෙකි. මේ ආත්මය පළමුව ස්තියක වශයෙන් ද ඊට පසුව පුරුෂයකු වශයෙන් ද ජන්ම දෙකෙකින් නිශ්චිත පුරුෂ ගුණ දියුණු කර ගෙන තිබේ. ඈ එසේ කර ගෙන ඇත්තේ ශාන්ත භාවය.

මේ තැනට බෞද්ධයන් විසින් "ධර්මය අනුව යන" යනු යොදාගත හැකි ය.

<sub>ජුන්</sub>දරත්වය, සමාව, සහනය හා ඉවැසීම පරදුවට තබා ය. ුතුවන වරක් පුරුෂ ශරී්රයෙක ඉපැදීමෙන් සිදු විය හැක්කේ <sub>දන</sub>ටමත් පමණ ඉක්මවා ඇති නැමීමක් තවත් වැඩි වීම ය. <sub>එත</sub>රම අධිකව දියුණු කරන ලද පුරුෂ ගතින් ඇතිව ස්තී ශරීරයෙක ඉපැදීම මනෝවිදා ාත්මක පුතිකාරයෙකි. ඇගේ සැකැස්මේ ඇති නොසමබර බව, ඇතුළත හා පිටත අතරත් <sub>ඉණ</sub>ය හා ශරීරය අතරත් වූ චෙනසින් හා සමාජය විසින් ඇගෙන් බලාපොරොත්තු වූ කායික කාර්යයෙන් ද වඩාත් පැහැදිලි වෙයි. ඇගේ ස්තුී ගුණ අඩුකම මේ කුමයෙන් පුකට වී කරදරයක් වන්නට ඇත. ඇතුළත වෙසෙන ආත්මයාගේ අවධානය පිළියම් පීණිස වූ සමබරතාවෙක අවශාපතාවට යොමු විය යුතු ව තිබිණි. ඒ නිසා සම ලිංගික සේවී වීමට තමාට ඉඩ දෙන පුරුෂ ගතික ස්තුීනුත් ස්තුී ගතික පුරුෂයනුත් කලින් තුබූ තත්ත්වය කරා ආපසු යැමෙන් තමාට පුරුදු පහසු මාර්ගයක් ගන්නා බව පෙනේ. ඇතැම් විට ඔවුන් ඔවුන්ගේ ශරී්ර ඔවුනට උගන්වන්නට තතනන සමබර කිරීමේ පාඩම ඉගෙනීම පුතික්ෂේප කරනවා විය හැකි ය.

මෑත අතීතයේ දී පුරුෂයන් ලෙස ඉපිද සිටීමෙන් ඇති වූ පුරුෂ ගතිවලින් යුක්ත ස්තීන් පිළිබඳ තවත් බොහෝ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ආසන්න වූ පුරුෂ ජන්මයක් නිසා ඇති වූ පුරුෂ ගති තිබීමෙන් විවාහය ඒකාන්තයෙන් ම වළකින්නේ නැති නමුත් එයින් විවාහය බොහෝ දුෂ්කර වන බව පෙනේ. එයින් බොහෝ විට දරුවන් ඇති කිරීමේ ශක්තිය නැති වන බව පෙනේ. ගැබ් ගැනීම දුෂ්කර වූ ද කොහෙත් ම නො හැකි වූ ද බොහෝ ස්තීනට එහි හේතුව ළඟ දී සිදු වූ ලිංග මාරුවීම බව කියා ඇත.

කෙසේ හෝ එකලා බවේ කර්ම හේතු කීපයක් ඇති බව පෙනේ. සිය දිවි නසාගැනීම, ආලය නොකිරීමට නිශ්චය කර ගැනීම, අනා ලිංගික ජන්මයෙකින් පැමිණි විසභාග ලිංගික ගති දියුණු වීම යන මේ කවරක් වුව ද එකලා බවට හේතු විය හැකි ය. හේතුව කුමක් වුව ද අනෙක් ඕනෑ ම තත්වයක් මෙත් මෙය ද අභාපන්තර ගුණ වගාවට හා ආත්ම පුතිසංස්කරණයට ලැබී ඇති අවස්ථාවක් බව පිළිගත යුතු ය. විවිධ විකුමයන්ගෙන් පසු ව කැන්ඩිඩ්! "අපි අපේ ගෙවන්න වගා කරමු" යයි කීවේ ය. ස්තී පුරුෂ දෙපඎයට ම තමන් එකලා බවේ නිසරු කුඩුවට අසු වී ඇතැයි හැඟී ගිය විට මේ පුඥාව තමන් සඳහා ම යොදා ගත හැකි ය.

සහකාරත්වය ලැබීමට නම ඊට සුදුසු විය යුතු ය. මිතුයත් ලැබීමට නම් අප ළඟ මිතුරුදම් තිබිය යුතු ය. ආලය ලැබීමට නම් අප ආලය පිදිය යුතු ය. එකලා වූවනට තමන් කැමැති වන දෙය සඳහා යෝගා වීමට අවශා වූ ගුණ දහම් තමන් තුළ වගා කිරීමෙන් ආලයේ පාරපුාප්තිය ඉක්මනින් ළඟා කර ගත හැකි ය.

### 15

#### විවාහයේ ඇතැම් ගැටලු

ධිහතාරයා හෝ සහතාරිය තෝරා ගැනීමෙන් ඒ දෙපක්ෂය ම නිශ්චිත වූ කර්ම විපාක සම්බන්ධතාවකට හෙවත් ආධාාත්මික වශයෙන් නිශ්චිත වූ පරස්පර කාරිත්වයකට ඇතුළු වූවාහු වෙති. විචාහය පිළිබඳ ව ඇති කේසි කියැවීම් ගැඹුරට පරීකා කිරීමෙන් අතීතය හා අනාගතය යන දෙක ම සම්බන්ධයෙන් අඹුවක හෝ සැමියකු තෝරා ගැනීමේ ඇති වැදගත්කම පිළිබඳ ව සාමානා නිගමන කොටසක් ඇති කර ගත හැකි ය. නාථා උපමාවෙක වචනවලින් කියන හොත් අපට මේ තත්ත්වය පහත එන ලෙස පුකාශ කළ හැකි ය.

විවාහ වීමට තීන්දු කර ගැනීමෙන් ස්තුියක් හෝ පුරුෂයෙක් තමන් නොදැනුවත්ව ම තමන් සමග පෙර වරක් හෝ වැඩි වාර ගණනක් එකට අද්දකීම් ලැබූ කිසියම් නළුවකු හෝ නිළියක සමග නැවත වරක් වේදිකාවේ පෙනී සිටීමට එකග වෙයි. මෙසේ ඔව්හු තම වර්තමාන ජීවිත නාටාසය සඳහා කීසියම් විශේෂ වේදිකා පරිසරයක් මතු කර ගනිති. මේ චේදිකා පරිසරය සතා වශයෙන් ම පිළිවෙළින් වූ කොටස් දෙකෙකින් හෝ තුනෙකින් යුක්ත විය හැකි ය. ඇතින් ම එහා ම වූ පසුබිමෙහි තියුණු සියුම් උපකරණවලින් දිලිසෙන අත්ලන්තිසයේ පරීකෂණාගාරයක් තිබිය හැකි ය. ඊළඟට ඊට මොබින් ඉදිරියල වන සේ ගුීසියේ කඳු මුදුනක් යට තනන ලද එළු පල්ලකුගේ පැලෙකි. අන්තිමට ඉදිරි බිමෙහි කිට්ටුවෙන් ම ඇත්තේ දාසය වැනි ලුවීගේ යුගයේ වූ සිත්කලු විසිත්ත කාමරයෙකි.

දන් ඔව්හු පුංගයේ ශෝභාවත්, අතිපණ්ඩිත රාජ සභාවේ
දී ඔවුන් විසින් නිරූපණය කරන ලද නාටායේ සූතුත් අතව
ගනිති. තරඟය, කුමන්තුණය, පවා දීම හා දෝහිවීම, දූනව
ඉකුත් වූ අංකවල සිද්ධීන්ගේ උත්කුමයයි. පුංගයේ දී සිදු වන
යටපත් කළ නොහැකි ද්වේෂයෙක් හා මිනී මැරීමෙක් එහි
උච්චාවස්ථාව 2 ලෙස ඇත. එසේ නැති නම් ඉකුත් කාලවල දී
සිද්ධීවල දරුණුකම කුමයෙන් අඩු විය හැකි ය. අහංකාරය,
ආත්මාර්ථකාමය, උපහාසය, උදාසිතත්වය ආදී දරුණුකමින්
අඩු මානසික ක්රූරතා ගැටීමේ තැතෙක ම ස්වරූප විය
හැකි ය.

එහෙත් නාටායේ පූර්ව සිද්ධිය කුමක් වුවත් මේ නව රඟපෑමේ පුධාන නළුවන් දෙදෙනාට ඕනෑ ම අවස්ථාවෙක දී කථා වස්තුවේ ඉදිරි ගමන වෙනස් කළ හැකි සේ වේදිකාව සකස් වී ඇත. එහෙත් බස ලියැවී නැත. දෙල්ලාර්තේ 3 නම් පුසිද්ධ ඉතාලි සුඛාන්ත නාටායේ පසුබිම හා සාමානා කෙටි දළ සටහන සමාගමයෙන් කල් තියා නියම කරන ලදී. එහෙත් නළුවෝ තම බස අවස්ථාවට අනුව යොදා ගෙන අවස්ථා හා තීරණු ඇති කර ගනිමින් ඉදිරියට යති. මේ නව නාටායේ ද නළුවනට තිදහසේ ගලා ගෙන යන කථා වස්තු මාර්ගය ඕනෑම අවස්ථාවෙක වෙනස් කිරීමට නිදහස තිබේ. එයින් ඔවුනට පූර්ව අංකයන්හි තුබු දුර්වලතා නැති කර ගත හැකි ය.

නැතිනම්, නාටෙහ්පමාවෙන් ඉවතට යමු. අත් හැම දෙයක්

Crescendo

ළළිබඳව මෙන් ම විවාහ සහකාරයා පිළිබඳවත් හැම පුද්ගලයකුට <sub>ම චේ</sub>තනාවේ හා තෝරා ගැනීමේ නිදහස තිබේ. එහෙත් තෝරා <sub>ගැ</sub>නීමේ කිුියාව බසයකට නැගීමේ කිුියාව මෙනි. බසයට ගොඩ වූ පසු මගියා එක්තරා මාර්ගයකට ද එක් සාමානය දිශාවකට ද සීමා වේ. වෙනත් බසයකට නැග ගත්තේ නම් මාර්ගයත් යන අතත් මීට වෙනස් වනු ඇත. බසයේ ඇතුළත පරිසරය ද මගියාගේ රුචියට නො ගැළපෙනවා විය හැකි ය. රියැදුරා ගොරෝසු අපුසන්නයකු විය හැකි ය. බසයේ ඇති වාතාවරණයෙහි හුස්ම ගැනීම් දුෂ්කර විය හැකි ය. ජනෙල් හුළං නො එන සේ වසා තිබෙනු ඇත. අසුනේ හවුල්කරු වීරුද්ධ විය යුතු තරම් වාචාලයකු වනු නො බැරි ය. කලින් නො දුටු කරුණු රාශියක් නිසා අනෙක් මඟ තෝරා ගත්තා නම් මීට වඩා හොඳ වන්නට ඉඩ තිබිණි. එහෙත් මුළු ගමන දිගට ම රැක ගත යුතු ආකල්පයත් සාමානෳ හැසිරීමත් තීන්දු කර ගත යුත්තේ මේ මගියා වීසින් ම ය. පරිසරය කුමක් වුවත් පුද්ගලයකුගේ ආකල්පයට හා හැසිරීමට අන්තිමේ දී වගකිව යුත්තේ ඔහු විසින් ම ය.

කේසි කියැවීම්වල, කර්ම විපාක වශයෙන් විවරණය කරන ලද විවාහය පිළිබඳ නිශ්චිත නිදර්ශන ගණනාවෙක් ඇත.

දැන් සලකා බලනු ලබන පුදුම නිදසුනේ දෛවය තරම් ඉක නෙම්සීස් ් අකාරුණික වී නැත; හයානක විනිශ්චයෙහි දී ඉක ශෝකාන්ත නාටායෙක් මෙතරම් බිහිසුණු වී නැත. මේ සිද්ධිය සම්බන්ධ ස්තිය විවාපත් වූයේ වයස විසි තුනෙක අතිශයින් රුමත් තරුණියක වශයෙනි. පියකරු දුඹුරු ඇස්, මනහර කළු දුඹුරු කෙස්, නළල් තල මත සෙලුවෙන කියඹු වැල, සුන්දර රූපය යන මේ සියල්ල එකතුව ඈට නිළියකගේ පෙනුම දෙන්නට රහසින් කුමන්තුණය කළාක් බඳු ය. කේසි -

නෙම්සිස් නම් ශ්‍රීකයන්ගේ පළිගැනීමේ දෙවියා ය.

කියැවීම ලබා ගත් හතළිස් එක්වැනි වියෙහි දීත් දුටුවන්ගේ හිස් නැවත හරවා බලවන තරමට මෝහන සෞන්දර්යයක් ඇට තිබිණි. විලාසිතාවලට පුිය කළ ධනවත් මිතුරියන් ඇගේ ජිවිතයේ අභාන්තර කථාව දන ගත්තා නම් සත්තෙකින් ම පුදුම වනු ඇත.

අතිශයින් සමෘද්ධිමත් වූ පුසිද්ධ වනපාරිකයකු සමග විවාපත් වූ තැන් සිට ඉකුන් වූ දහ අට අවුරුදු කාලය තුළ ඇය ගෙන ගියේ අතිශයින් දුෂ්කර වූ හැඟීම්වලින් සුණු විසුණු වූ අද්දකීම් ඇති ජීවිතයෙකි. ඇගේ සැමියා ලිංගික සම්බන්ධතාව සඳහා සම්පූර්ණයෙන් ම අසමර්ථ ය. ලිංගික කාර්යයෙහි අවශාගකමක් නැති, එයින් ප්‍රීතියක් නො ලබන ස්ත්‍රියකට නම් එබඳු සැමියකු ලැබීම එතරම් ශෝක ජනක නො වනු ඇත. එහෙත් පේුමයට කැමැති අතිශයින් කාමුක තැනැත්තියකට එය මහා ශෝකාකරයෙකි. විවාහය අවලංගු කළා නම්, නැතහොත් දික්කසාද වූවා නම්, දුෂ්කරත්වය නිකම් ම කෙළවර වනු ඇත. එහෙත් මේ ස්තියට ඒ එක් පියවරක් වත් ගත නො හැකි විය. ඕ තම සැමියාට ආලය කළා ය. ඔහුට රිදවීම ඇට නො දරිය හැකි ය.

මුල් අවුරුදු කිහිපය තුළ දී බලාපොරොත්තු සුත්කර ගෙන අන් මිනිසුන් සමඟ සම්බන්ධතා කීපයක් ඇති කර ගත් කාලයෙක් තිබිණි. ඈ ඊට සම්බන්ධ වූයේ කයේ හා හැඟීම්වල උවමනාව නිසා මිස තම සැමියාට හක්තියක් නො තුබූ නිසා නො වේ. එහෙත් ඕ ධර්ම ගුන්ථ හැදෑරීමෙන් හා භාවනා පුහුණු කිරීමෙන් ඒ ආවේගය ද කුමයෙන් යටපත් කර ගත්තා ය. මේ පුදුම රාමුවේ දහ අට අවුරුද්දක් ජිවිතය ගමන් කළ පසු ය අවදානම ළං වූයේ. ඇගේ පෙර පෙම්වතෙක් නැවත වරක් ඈට හමුවිය. ඕ කේසිට මෙසේ ලියයි: අප හමු වූ මොහොතෙහි දී ම ඒ ගිනි දල්ල පූර්ණ ශක්තියෙන් යුතු ව ඔහු කරා ආවේ ය මම ද තෙපුල් දුන්නේමි. මම අප ගළවා ගැනීමට උත්සාහ ගතිමි. එහෙත් ධර්මය හැදෑරීමට පෙර මෙන් දූන් මගේ සෞඛ්‍යය ඉරිහි ගෙන යයි......ඔහු විවාහ නොවී සිටියා නම් ඔහු හා විනෝද ඉමට මා පසු බසින්නේ නැත. ඔබව සිතා ගත හැකි කරුණු කීපයක් නිසා මා මගේ සැමියා අත හරින්නට කැමැති නැත. මගේ සැමියා දූන් ලස්සන චරිතයක් ඇත්තෙකි......

"මේ මිනිහාට මගේ ඇති ආශාව ආලය නිසා නො වන්නට ඉඩ තිබේ. එය මගේ ජීවිතයේ විශේෂ පරිසරය නිසා ඇති වූවක් විය හැකි ය. කෙසේ හෝ ඔහු ද කදිම පුද්ගලයෙකි. ඔහු මට බාල කාලයේ සිට ආලය කළ නමුත් මා එය දන සිටියේ නැත. (එය මට කීවේ ඔහුගේ මව ය.) අඹුවක නඩත්තු කිරීමට සමත් වන තාක් ඔහු මට එය නො කීවේ ය. ඔහු පමා වූවා වැඩි ය. මට එය දන ගන්නට ලැබුණේ මගේ සැමියාට බහ දුන් බව දන්වීමට මා ගෙදර පැමිණි විට ය. දිගින් දිගට ම කරුමයකට මෙන් මට සිදු වූ දේවල් නිසා අපේ ජීවිත තුන ම හිර වී තිබෙන බව පෙනේ.

වරින් වර මම ඔහු කිට්ටුවෙන් අාශුය කෙළෙමි. එසේ කිරීමට එක් හේතුවෙක් නම් ඔහු විනාශ වන්නට යෑම ය. එයින් ඔහුගේ ආශාවේ රෝගය සුව වේ යයි මම සිතමි. එය යටි සිත පිළිබඳ මනෝවිදහාත්මක වූ විරේචනයක් විය හැකි ය. ඔහුගේ පියාව කළඹන්නට මා නොකැමැති වූ නිසා මම එය අත් හළෙමි. මම ඈ දනිමි. මට ඕ පිය ය. ඈ කළඹන්නට මට අනවශා ය. සමාජය ඊට විරුද්ධ ය. ඇය එය දන ගතහොත් ඇගේ දෘෂ්ටියෙන් එය වරදක් වනු ඇත. මට කාටවත් රිදවන්නට උවමනා නැත. ඔහුට විහිඑ කිරීමෙන් නැති නම් දිගට ම සති ගණනක් කරදර කිරීමෙන් ඈ තමාට අවශා හැම දෙයක් ම ඔහුගෙන් ලබා ගනී. එහෙත් මා සිතන්නේ ඔහු ඈට කැමැතිය කියා ය. පුසිද්ධියේ ඔහු හෙළා දකිමට ඈ පසු බසින්නේ නැති නමුත් ඇගේත් හොඳ ගුණ කිපයෙක් තිබේ. ඇයට දරුවන් නො ලැබේ. මා

ඔබෙන් කායික උපකාරයක් ඉල්ලන බව මගේ සැමියා ද<mark>නි.</mark> එහෙත් හේ තත්ත්වය නොදනී."

දන් මෙහි ඇත්තේ ස්තුියගේ ජීවිත ගැටලුව පිළිබඳ ව ඇගේ ම පුකාශන යයි.\* ඒ ඇති සැටියෙන් ම ගත්තත් එය බෙහෙවින් ම නාටා ස්වරුපී ය. ඇගේ ගැටලුවේ අතීත හේතු දක්වන ජීවිත කියැවීම ඇති කර වන්නේ ගෞරව සම්පුයුක්ත භයෙකි. වරදට වැටුණු දෙහදක් විදින දඬුවමේ සුදුසුකම විසිතුරු ය.

දන් අප ජීවිත දෙකකට පූර්වයෙන් කුරුස යුද්ධ කාලයේ වූ පුංශයට යා යුතු ය. මෙහි දී බ්රියගේ නම සුසේන් මර්සේලියෝ ය. මෙවර ද ඈ විවාහ වී ඇත්තේ ඇගේ වත්මන් සැමියා සමගය. මස්ය මර්සේලියෝ ද කුරුස යුද්ධ කෙරෙහි ඇදී ගිය සිත් ඇති විකුමකාමී පුරුපයන්ගෙන් එකෙකි. ආගමික උදෙෂා්ගයෙන් යුක්ත අන් බොහෝ දෙනාගේ මෙන් ඔහුගේ ද පෞද්ගලික ජීවිතය පැවැතුණේ ඔහුගේ ආගමික පුතිඥාවන්ගෙන් හා පුතිපත්තිවලින් සම්පූර්ණයෙන් වෙන් කරන ලද කාමරයෙක ය. ඔහුට ඉතාමත් වැදගත් වූසේ ගැළවුම්කාරයාණන්ගේ මිනීවළ මිථා සාලබ්ධිකයන්ගේ අයිතියෙන් මුදවා ගැනීමයි. ඒ ගැළැවුම්කාරයාණන් විසින්

<sup>\*</sup> මේ ලිපියෙන් පාඨකයාව වැරදි හැඟීමක් ඇති වන්නට ඉඩ තිබේ. කේසිනේ ජීවිත කියැවීම ලබා ගත් මිනිසුන් තම ජීවිත තත්ත්වය පිළිබඳ සම්පූර්ණ විස්තර කේසිට දෙන්නට ඇතැයි ද කේසිට තිබුණේ තම නින්දෙනි දී මේ කරුණු තවත් විස්තර කිරීම යයි ද සිතන්නට ඉඩ ඇත. මෙහි සඳහන් කරන ලද ස්තුිය වැනි බෙහෙවින් පීඩාවට පත් කීප දෙනකුත් මතු සඳහන් වන එක් ආතුරයකුත් කියැවීම ලබා ගැනීමට පෙර තමන්ගේ ජීවිත විපත් ගැන දීමට ලියුහ. එහෙත් මේවා විශේෂ සිද්ධි මිස සාමානය තත්ත්වය නො වේ. කියැවීමක් ඉල්ලන අය විසින් දිය යුතු වූයේ තම නම, උපන් දිනය හා තැන පමණි. කියැවීම ඉල්ලු වැඩි දෙනෙක් ඉල්ලුම් පතුයේ හිස් තැන්වල ඉහත දක් වූ කරුණු සඳහන් කළාට වැඩි දෙයක් නො කළාන. නැතනෙක් ටිකක් පමණක් දින්හ. ඔවුන්ගේ තත්ත්වයෙහි ස්වභාවය ගැන ඔවුන් සඳහන් කළා නම නිතර ම එය කෙළේ ඉතා සුහුඬිනි.

<sub>උග</sub>න්වන ලද පුධාන ම ධර්මය වූ මෛතුිය සිය බිරිය කෙරෙහි <sub>යොමු</sub> කරවන්නට කවදා වත් ඔහුට සිතුණු බවක් නො පෙනේ.

මෙසේ ඔහු මිථපාලබ්ධිකයන්ගෙන් කිස්තියානි රාජපය බෙරා ගැනීමට තම බිරිය අත් හැර යන විට තමාගේ අනහිමුඛයෙහි ආරක්ෂා විය යුතු වූ තවත් දෙයක් ඔහුට තිබුණේය. එනම්, තම බිරියගේ පතිවුතයයි. මහා වීර පරිතපාගයක් කිරීමට තමා පෙළැඹ වූ ආගමික උනන්දුව එම පරිතපාගය සඳහා තම බිරිය නො පොළඹවනු ඇතැයි ද සැනැසීම සඳහා කිස්තියානිය වැළඳ ගනු වෙනුවට ඈ ඉතිරි ව සිටි කිස්තියානි පිරිමින් වැළඳ ගනු ඇතැයි ද සැක සිතු හේ එබඳු සහනයක් ලබා නො දෙනු සඳහා හොඳින් වග බලා ගත්තේ ය.

දක්ෂතාවෙන් නිමවන ලද පතිවුතා පටිය නම් වූ උපකරණයෙක් ඇත. මෙය දොළොස් වැනි ශත වර්ෂයේ අපරහාගය තරම් ඈතෙක දී යුරෝපයේ පුසිද්ධ ව පැවැති එකෙකි. 1934 තරම් මෑතෙක දී පුංශයේත් 1931 දී නිව්යෝක් තගරයේත් භාවිත වූවෙකි. මේ අවස්ථාවේ දී මෙය බලයෙන් යෙදවීම නඩු දෙකෙක පුධාන කරුණක් වී තිබේ. එය ලෝහයෙන් හා සමින් හෝ ලෝහයෙන් හා විල්ලුදයෙන් හෝ සකස් කරන ලද උපකරණයෙකි. ඊට ඉබ්බෙක් හා යතුරෙක් ඇත. එය යතුරු හිමියා නැති තැනෙක දී ස්තිුයට මෙවුන්දම් නො සෙවිය හැකි සේ ඇගේ සිරුරට මනා ව ගැළැපෙන්නට පරිස්සමින් තනන ලද උපකරණයෙකි. මස්ය මර්සේලියෝ මහතා තම නෝනා තමාට භක්තිමත් ව සිටින්නට සහතික වශයෙන් සලස්වා ගත්තේ මේ උපකරණයෙනි.

කියැවීමේ නියම වචන මෙසේ යඃ "මේ ආත්මය තම සහකාරයා විසින් සැක කරන ලද අයගෙන් එකියකි. අනායෙන් සමග විනෝද වීම වැළැක්වීම සඳහා බාධකයක් පැළැඳීමට බල කරන ලද්දී ය." "බල කරන ලද්දී" යන්න යෙදීමෙන් මර්සේලියෝ නෝනා මේ අදහසට මුල දීත් එකඟ නොවූ බව අපට පෙනී යයි. ඊළඟ වාකා වලින්, පසු ව ඈ ඊට නදින් විරුද්ධ වූ බව දක්නට ලැබේ. "නිදහස් වන්නට නිශ්වය කර ගත්තා ය. කිසියම් අවස්ථාවෙක දී යම් නැනෙක දී පළි ගන්නට…. පතිවුතා තත්ත්වයෙක සිටින්නට බල කරන ලද මේ තැනැත්තිට බොහෝ අහිතකාරී තීරණ ඇති කර ගැනීමට සිදු විය. එය දන් මේ නැනැත්තියගේ වර්තමාන අද්දකීම් කොටසක් වී තිබේ. මෙය විපාක විදීමෙකි."

දන් අපි මෙහි ගැබ ව ඇති විපාක දායක යුක්තිය විශුහ කර බලමු. තම භාර්යාව සංචර කිරීමට යාන්තික උපකුම යෙදු මිනිසාට ලැබුණු විපාකය නම් ලිංගික කාර්යයට කායික වශයෙන් අසමර්ථ වීම ය. ඔහුට මීට වඩා සුදුසු වෙනත් දඬුවමෙක් නැත. මේ ක්රූරත්වයට පාතු වූ ස්තුිය කාම පාර්ථනා භග්න වූ ජීවිතයකට දෙවරක් කැපවීම අයුක්ති සහගත යැයි බැලූ බැල්මට පෙනෙනු ඇත. එහෙත් එය අයුක්ති සහගත බව පෙනෙන්නේ මතුපිටින් පමණි. ඒ ඇයි ? පාපය බාහිර කියාවෙන් පමණක් සිදු වන්නෙක් නොවේ. චේතනා, පාර්ථනා, විත්ත තත්ත්ව හා ආක්මභාවයේ ආකල්ප යන මේවායින් ද පව් සිදු වේ. මේ ස්තුිය අයුක්ති සහගත ව වළක්වන ලද්දී ය. ඈ කෙරෙහි කරන ලද අවිශ්වාසයටත් ඒ අවිශ්වාසය පුකාශ වූ තිරිසන් ආකාරයටත් ඇගේ පුතිකියාව වෛරය හා ද්වේෂ යයි (අප දන්නා තරමින්) ඒ ද්වේෂය හෝ පළිගැනීමේ ආශාව පුකට කියාවෙකින් එළියට ආවේ නැත. එසේ වූවත් පළිගැනීමේ අධිෂ්ඨානය නම් පැවැතිණි

ආත්මය විසින් කරන ලද ඕනෑම අධිෂ්ඨානයක් ශත වර්ෂ් ගණනාවක් පවතින හැටි අපි ඉහත දී වරක් දිටිමු. පළිගන්නව මේ ආත්මය විසින් කර ලද අධිෂ්ඨානයට තෑගි වශයෙන් එ<mark>සේ</mark> කිරීමට සම්පූර්ණ ඉඩ පුස්තාව ලැබුණේ ය. මේ වනාවේ **ම්** 

 <sup>248</sup> වැනි පිටෙ සඳහන් සිද්ධිය.

ළුන්දරත්වයෙන් ඉතා උසස් ය. කමනීයත්වයෙන් කෙළ පැමිණ ඇත. ඇට විවාහ වන්නට ලැබුණේ පූර්ව ජිවිතයෙක දී වරද කළ මිනිසා සමඟ ය. ඊර්ෂහවෙන් ඔහු උමතු කරවන්නටත් ඔහුගේ මිතුරන් ඉදිරියේ ඔහු ලජ්ජාවට පත් කරවන්නටත් දික්කසාදයෙන් ඔහු පොඩි පට්ටම් කරන්නටත් දන් ඇට සම්පූර්ණයෙන් ම ඉඩ ලැබී තිබේ. තවත් ඇට බලාපොරොත්තු විය හැක්කේ කිමෙක් ද? සම්පූර්ණයෙන් ජයගාහි ව පළිගැනීමට මිට වඩා හොඳ පරිසරයක් තිබිය හැකි ද? කෝපාවිෂ්ට ව බද්ධ චෛරයෙකින් යුතු ව මේ ස්තිය විසින් කරන ලද නපුරු පූර්ථනාවට මේ අවස්ථාවේ දී සම්පූර්ණයෙන් ඉඩකඩ ලැබී ඇත.

එසේ වුවත් මේ අතරතුරේ දී ඈ ආධානත්මික වශයෙන් වැඩි ඇත. තව දුරටත් ඈට කාටවත් අකරුණාවන්ත වන තරමට තමා පහත හෙළා ගත නො හැකි ය. මැගේ ලිපිවලින් මැගේ මෘදු හදවත දිගට ම හෙළි කෙරෙයි. පෙරළා පැමිණි මැගේ පෙම්වතා සමඟ සම්බන්ධයක් ඇති කර ගන්නට ඉඩ තිබිණි. මේ සම්බන්ධය මැගේ සැමීයාගෙන් සඟවා ගන්නට ද ඉඩ තිබිණි. එහෙත් මැයට තම පෙම්වතාගේ බ්රියට රිදවීම දරිය නොහැක්කෙකි. ඇයට එය පහසුවෙන් අසුවන්නට ද ඉඩ තිබේ. මෝ සංවර වූවා ය. මැගේ කායික හා මානසික සෞඛ්‍යයට කිසියම් ආකාරයෙක ලිංගික පුකාශයෙක් අවශ්‍ය විය. එහෙත් මෝ තම සැමියාට ආලය කළා ය. මේ නිසා මෝ ඔහු දික්කසාද නො කළා ය. තම කායික ආශාත් සෞන්දර්යයත් තාරුණායන් තම පතිභක්තියට පූජා කළා ය.

කියැවීමේ එන ගැඹුරු රහස් අරුතුක් ඇති "ඇට ඇය හමුවෙයි." යන කියමනෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ ඇගේ පැරැණි අධිෂ්ඨානය ඇගේ ජීවිත තත්ත්වයෙහි සඑල වී ඇති බවයි. ඈ තමාට හමු වූ ආත්මය නිදහස් කොට ඇත. ඕ ශත

වර්ෂ හයකව ඉහත දී තමා සඳහා ම සකස් කොට <sub>ගත්</sub> පරීක්ෂණයෙන් සමත් වූවා ය. "පළිය ගැනීම මගේ ය: මම <sub>ණය</sub> ගෙවමැ යි ස්වාමීන් වහන්සේ කිී ය." "වරද කෙරෙන නිසා එය විය යුතු ය. යමකුගෙන් වරද පැමිණේ නම් ඔහුට දුක් ඇති වේවා." මේ බයිබලයේ කියමන් දෙකෙන් ම වරදකරුවකුට දඬුවම් කිරීම පිළිබඳ ව කර්ම නියාමය කෙරෙහි විශ්වාස<mark>ය</mark> තැබිය හැකි බව පුකාශ චෙයි. අප විසින් ම පළි ගැනීමෙ චේතනාචෙන් යුක්ත ව දඬුවම් දීම නො කළ යුත්තෙකි. පළිගන්නා බවට දිවිරීම ද නො සුදුසු ය. (අපරාධකාරයන්<mark>ගෙන්</mark> සමාජය ආරක්ෂා කර ගැනීමට සමාජයට අයිතියක් නැත යනු මෙහි අදහස නො වේ.) මහජන නීතියකට විරුද්ධ ව වරදක් කරන්නකු වැඩි ම දෙනකුගේ වැඩිම හොද සඳහා වරදකරුවකු කිරීම සමාජ සම්මත වූ නීතිවලට අනුවර්තනය වීමෙකි. එය කෙරෙන්නේ පළිගැනීමේ හැඟීමෙකින් නො වේ. ඇතැම් විටෙක ඉටුකර ගැනීමට නො හැකි වුව ද සමාජය සමාජ නීති කියාවට නැගීමේ දී බලාපොරොත්තු වන්නේ අගති රහිත ව පෞද්ගලික කල්පනාවලින් තොරව යුක්තිය ඉටු කර දීම ය. මෙසේ මිනිසුන් අතර පවත්තා ධර්මාධිකරණය මිනිසුන් කෙරෙහි කිුයාත්මක වන කර්ම නිියාමය ම යයි කිව හැකි ය.)

පතිවුතා පටිය බලයෙන් යෙදීම නිසා ඇති වූ විවාහ පිළිබඳ ශෝකාන්ත කථාවෙක තවත් නිදසුනෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. පටිය භාවිත වූයේ වර්තමාන අඹු සැමියන්ගේම කුරුස යුද්ධ කාලයෙහි වූ අතීත උත්පත්තියක දී ය. මේ නිදසුනෙහි දී කර්ම විපාකය තරමක් වෙනස් ය. භාර්යාවගේ විස්තරයට අනුව ඇගේ සැමියා, තේරුම් ගන්නා ගතියෙන් යුතු බෙහෙවින් ඉවැසිලිමත් ශාන්ත පුද්ගලයෙකි. එහෙත් විවාහ ජිවිතයෙන් අවුරුදු අටකට පසුවත් තිස්හැවිරිදි භාර්යාව ලිංගික සම්බන්ධතාවට පුදුම බයෙකින් සිටියා ය. මෙයින් ඉතා දුෂ්කර අවස්ථාවක් ඇති වන බව තේරුම් ගත හැකි ය. ඉතාලි සංගීත <sub>නාටා</sub>කරුවකු වූ පුරුෂ මිතුයකු කෙරෙහි භාර්යාව තදින් ම <sub>ඇදී යෑ</sub>ම නිසා මෙය තවත් පැටලැවිලි සහිත විය.

කියැවීමෙහි දී ලිංගික දුෂ්කරතාව කුරුස යුද්ධ කාලීන ජන්මයේ දී සැමියා විසින් තම බීරිය පතිවුතා පටියෙන් සංවර කිරීම නිසා ඇති වූවක් බව කියා දෙන ලදී. සැමියා ලිංගික වශයෙන් තමාට භය වන බීරියක ලබා ගෙන තම කර්මයෙහි ඵල නෙළා ගන්නා ආකාරය හොඳින් පැහැදිලි ය. භාර්යාවගේ අස්වාභාවික භය නිසා ඇති වී තිබෙන විකාරවලින් ඇයට පෙළෙන්නට සිදු වී තිබෙන්නේ ද කර්ම විපාක වශයෙනි. කුරුස යුද්ධ කාලීන සැමියාට ඇගේ තිබූ පුතිකියාව ද්වේෂයයි. ද්වේෂය කර්ම බන්ධන තනයි. කියැවීමේ වචන මෙසේ ය: "සැඟවුණු ද්වේෂයෙන් මතු වන සැක හා බිය දුන් තිබේ. එකල ඇති කරන ලද තත්ත්වයට දැන් මුහුණ දිය යුත්තේ අවබෝධයෙනි. ඔබට සමාව ඕනෑ නම් ඔබ ද සමාව දිය යුතුයි."

සංගීත තාටා ගායකයාට ඇති වූ ඇල්ම වෙනත් ජීවිත දකීමෙකින් ඇති වූවෙකැයි කියා තිබේ. ඔහු ඉන්දුවීනයේ දී ඇගේ පෙම්වතා විය. "මේ අවස්ථාවේ දී මා කියා කරන්නේ කෙසේ ද ?" යන ඇගේ පුශ්නයට කියැවීමෙන් ලැබුණේ " පුාර්ථනීය ආදර්ශය වශයෙන් ඔබ තෝරා ගන්නා දෙයට අනුව ඊට මුහුණ දෙන්න." යන පිළිතුර ය.

කර්ම හේතුව සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වූ තවත් නිදසුනෙකද මේ හය දක්නට ලැබේ. විදින්නට සිදු වී තිබෙන පෞද්ගලික දුබ පක්ෂයෙන් බලන විට මේ කථාත්තරය අතිශයින් ශෝචනීයය. එහෙත් මානසික, වෛදාය, ශාස්තිය විගුහ පක්ෂයෙන් බලන විට මේ නිදසුනෙන් කර්මය, පාරම්පර්යය හා පරිසරය යන මේවා අතර ඇති අනෙන්නා සම්බන්ධතාව හැදෑරීමට අගතා තොරතුරු ලැබේ. 1926 දී මේ ස්තිය මෙසේ ලියයි.

"මා ඉන්නේ උන්මාදයටත් සිය දිවි නසා ගැනී<sub>මටත්</sub> ආසන්නයේ ය. මේ මිහිපිට ජීවත් වන ඉතාමත් කාලකුණුණු , මෝඩ පෙරේහි මා ය. දරුවන් සය දෙනකුගේ උපතේ දී ප<sub>ණ</sub> පිටින් මළ මගේ අම්මා මගේ ජීවිතය මුඑල්ලේ ම මව ගැබ ගැනීම ගැන බොහෝ දේවල් කිව්වා. ඒ නිසා මීට දහඅට අවුරුද්දකට පෙර මා විවාපත් වන අවස්ථාවේ දී මා සිටියේ ගැබ් ගැනීම ගැන ලොකු බියෙකිනි. ඒ බය කොතරම් ¢ යනහොත් දූන් මා සිටින්නේ මගේ ආදරණිය මිහිරි සැමියාගෙන් ඇත් ව ය. මා එසේ කරන්නේ ඔහු මා ළඟ හෝ මට පේන තෙක් මානයේ හෝ සිටීම මට දරා ගත නොහැකි නිසා ය. මා යාව්ඤා කළා, මනෝවිදපාවෙන් මානසික වෛදපවිදපාවෙන්, කිස්තියානි විදහවෙන්" ් හා "සාමගියෙන්" <sup>2</sup> පිහිට සෙව්වා. එහෙත් ඒ එකෙකින්වත් කිසි ම එලයක් ලැබුණේ නැහැ. මව කිසියම් බලාපොරොත්තුවක් ඇති කර ගත හැකි යයි ඔබ සිනනවා ද ? මට දරුවන් ඕනෑ කළා. මා මගේ සැමියාට ආලය කළා. එහෙත් ලිංගික සමාගමයට මා බය වුණා. දුන් තත්ත්වය පෙරදීටත් වඩා හයානක ය. දුන් මා සිය දිවි නසා ගැනීමට සූදානම් බව කිව යුතුයි. මේ සතියේ මා ඊට වැඩ පිළිවෙළ යොදාගෙන තිබුණා. එව්ට ය මට ඔබේ කාර්යය ගැන දන ගන්නට ලැබුණේ."

මේ ස්තියගේ ශෝචනීය තත්ත්වය විවරණය කිරීමේ දී කියැවීම ජීවිත දෙකක් ආපස්සට යයි. සියල්ලට පළමු ව ඇ පුංග රාජ සභාවේ සිටි හිස් අහංකාර, ආත්මාර්ථකාම භෞතිකවාදී, සැප සොයන ස්තියක ව සිටි බව එයින් දක්වන ලදී. ඇගේ ජීවිතය පුිතිමත් එකෙක් විය. එහෙත් ඊළඟ ආත්මයේ විපත්තියට බීජ වපුළේ එහි දී ය. මේ දෙවන ජන්මයේ දී ඈ ඇමෙරිකාවේ මුල් පදිංචිකාරියකි. දරුවන් සය දෙනකුගේ, මවක වූ ඕ ඒ සය දෙනා ම පිච්චී මැරෙනවා දක තිබුණා ය. "ඒ ජීවිතයේ ඉතිරි

<sup>1.</sup> Christian Science

කාලය මේ තැනැත්තිය ගෙවුයේ මහත් බියෙකිනි. ඇත් දරුවනුත් ආරක්ෂා තොකළාට ඕ ලෝක ධර්මතාවට ද්වේෂ කළා ය. ඒ කෙරෙහි විශ්වාසයක් තො තැබුවාය. මේ තැනැත්තිය මේ ජන්මයේ දී ගැබ් ගැනීමට බිය වන්නේත් ඒ බයේ සියලු පුතිඵල ඇති වී තිබෙන්නේත් අර කී සිද්ධිය නිසා ය." (ඇ ඇගේ වර්තමාන මව කරා ඔවුන්ගේ භය නමැති පොදු හැඟීමේ ස්පන්දනයෙන් ඇඳුණු බව පෙනේ. මව විසින් ගැබ් ගැනීමේ භයානක කම් නිතර කීමෙන් සිදුවූයේ කල් තියාම දරියගේ යටි සිතේ පැවැති බය පණ ගැන්වීම පමණි.

යටත් විජිත කාලයේ සිදු වූ විපත තේරුම් ගත හැකි ය. කෙසේ ද ? මිනිසා ආධාහත්මික දේවලට හැරෙන්නේ භෞතික ස්ථිරතාවන්ගේ විනාශයෙන් පමණක් බව අපි දනිමු. එහෙත් ඈ එක් කර්ම විපාක මාලාවකට මුහුණ දීමේ දී මෝඩකමින් තවත් කර්මයක් සිදු කර ගෙන තිබේ. දරුවන් සය දෙනකු නැති වීම ආත්මාර්ථකාමී ස්ත්‍රියකට පවා චේදනාවක් බව සතාය. එහෙත්, ඈ පරීක්ෂණයෙන් අසමර්ථ වූවා ය. ඇගේ තත්ත්වයට ඇති කර ගත හැකි පුතිකියා දෙකෙකි. මෛතියෙන් නිශ්ශබ්ද වීම හා විරෝධයෙන් බිය වීම ය. මේවායින් ඈ තෝරා ගත්තේ දෙවැන්නයි. මේ විපත පිළිබඳ ව කළ හැකි වහාඛහාත මෙවාය. "මේ විපත්තිය අවින්තා නමුදු යුක්ති ගරුක වූ දෙවියන් වහන්සේගේ ඉච්ඡාවය" නැතහොත් "මේ විපත්තිය ක්රූර වූ දෙවියත් වහන්සේ කෙනකුගේ අයුක්තියෙකි." නැතහොත් " දෙවියකු නැති විශ්වයෙක තේරුමක් නැති කීඩාවෙකි."

මෙසේ මේ ස්තුිය විසින් තව දුරවත් උගත යුතු වූ එක් පුධාන පාඩමෙක් විය. ඒ පාඩම මෙය මිස අනිකෙක් නො වේ. "පූර්ණ මෛතුියෙන් බය පලවා හරිනු ලැබේ." ජිවිතය පිළිබඳව ඇගේ තිබූ භෞතිකවාදී ආත්මාර්ථකාමී හැඟීමෙන් ඈ ඉවත් විය යුතු ව තිබිණි. භෞතික භය භේරව තො දනී යන්නට නෑ ඇගේ සැමියාව හා ඈ මව වශයෙන් තෝරා ගන්නට සිදි නූපන් ආත්මයකට මහා මෛතියක් කරන්නටත් ඈ තුළ වූ දිවාමය නිර්මාපක මූලධර්මයට මහා මෛතියක් හා ගෞරවයක් කරන්නටත් ඈ විසින් උගත යුතු ව තිබිණි.

අභාගසයකට මෙන් නවීන මනෝවිදසාව අවශස තරමුව මෛතියේ බලය පිළිගෙන නැත. විගුාහකයන් බොහෝ දෙනකුව අනුව මෛතිය ලිබිඩෝ නම් වූ කාමශක්තියේ පුකාශයක් පමණු වොට්සන් විසින් කරන ලද කිරි දරුවන් අතෑරීමේ හා අතගෑමේ මා හැඟි පරීක්ෂණවලින් පසුව මනෝවිදපාඥයෝ එය පිළිගත හැකි මනුෂෳ, චිත්ත, වේග තුනෙන් එකක් ලෙස පිළිගනිති. එහෙත් මෛතුිය විශ්වයේ ඇති භාවාත්මක ශක්තියක් ලෙස, දිවාමය පුභවයේ අවශා අංගයක් ලෙස, ඒ නිසා ම අප ද ඇතුළත් වූ ඒ පුභවයේ සියලු කොටස්වල ගුණයක් ලෙස, සියලු ම මිනිස් නරක කම්වලට ඇති රාජකීය පුතිකාරයක් ලෙස, තව ම නිල වශයෙන් පිළිගෙන නැත. ඊට හේතුව මනෝවිදපාඥයන්ගේ ඒ වචනය භාවිතයට ඇති ලජ්ජාව විය හැකි ය. මනෝවිදාහඥයන්ගේ මේ කුලෑටි කමට හේතුව අපට තේරුම් ගත හැකි ය. "සේවය" යන වචනය කෙලෙසී ඇති තරමට එය ද කෙලෙසී යනු ඇත. සේවය යන වචනය නියම අරුතක් නැති ව බොරු උසස් බවක් ඇඟවීමටත් වෙළඳ ලාභ ලැබීමටත් වංකව යෙදී ඇති හෙයින් කෙලෙසී තිබේ. එසේ යෙදෙන්නට ගියහොත් මෛතුිය යන වචනයට ද එබ**ඳු** ධ්වනිතාර්ථයක් එකතු වනු ඇත.

ලිංගික සකස්වීමේ හා මනෝවිගුාහක පුතිකාරයේ දෘෂ්ටියෙන් වැදගත් වූ තවත් නිදසුනෙක් ඇත. එය එක ම වෘත්තියෙහි යෙදුණු අඹුසැමියන් දෙදෙනකු පිළිබඳව ය. කියැවීම ලබා ගන්නා අවස්ථාව වන විට මේ දෙදෙනා ම අවුරුදු දෙකෙක දුව මතෝ ව්ශාහක පුතිකාර ලබමින් සිටියහ. සැමියා පැහැදිලි තේතර්නතයෙකි. බිරිය තෙවරක් ස්නායු භංගත්වයෙන් <sup>2</sup> ඉත්පළ වූවා ය. අවසන් රෝගයෙන් සුවයක් නො ලැබෙතැයි දිනන ලදී. කියැවීම ලබන විට ඇගේ වයස පනස් එකෙකි. සැමියාගේ වයස පනස් හතරෙකි. ඔවුන්ගේ එක ම දරුවා බාල කාලයේ දී ම මිය ගොස් සිටියේ ය.

දෙදෙනා අතර වූ විවාහ නොගැළපීම විශාල ය. ඔවුනට පිළියම් කරමින් සිටි මනෝවිගුාහකයා කේසිගේ කාර්යය ගැන සො ඔවුන් දෙදෙනා ගැන ම කියැවීමක් ඉල්ලා ලිපියක් ලීවේය. ඔහු ඉල්ලා සිටියේ මානසික ආධානත්මික් විගුහයක් මිස ජිවිත කියැවීමක් නො වේ. මේ නිසා භාර්යාව පිළිබඳ කියැවීමේ දී දක්නට ලැබුණු එක් අතිශයින් අර්ථවත් වූ සුළු විස්තරයක් හැරුණු විට එකකුගේ වත් අතිත ජිවිත තොරතුරු අපට ලැබී නැත.

භාර්යාවගේ කියැවීමේ දී අසන ලද "මේ තැනැත්ති සාමාන්‍ය අයට වඩා වැඩියෙන් ජීවිතය බරපතල ලෙස ගත්තේ ඇයි ද?" යන පුශ්නයට "වෙනත් ආත්මභාවවල දී එය වඩා බරපතල ලෙස ගත් නිසා ය" යන පිළිතුර ලැබිණි. ඊළග පුශ්නය "මේ තැනැත්තියගේ හීනමාන සංකීර්ණය¹ ඇති වූයේ කෙසේද?" යනු ය. උත්තර මෙසේ ය: "මිනිසුන් කෙරෙහි වූ බයෙන් හා අරුචියෙන් ය. ඔබට බුහ්මචර්යා ශික්ෂා පද සමාදන් වී ආරක්ෂා කොට නැවත එක් වරට ම අනෙක් අතට හැරි පහසුවෙන් තෘප්තිමත් කළ නො හැකි කෙනකුගේ ආශා තෘප්තිමත් කළ නො හැකි ය."

භාර්යාවට සතුටුදායක ලිංගික සකස්වීමක් ඇති කර ගත නො හැකි වූයේ මන්ද යන්න පිළිබඳ ව අපට මෙහි ඉතා

<sup>1.</sup> ඇතුළට නැමුණු තැනැත්තෙක්

Nervous Breakown.

<sup>3.</sup> Mental - spiritual

Inferiority Complex

වැදගත් වූ සලකුණක් ඇත. පූර්ව ජිවිතයෙක දී ඇය තවුසියක වී සිටියා වන්නට හොඳට ම ඉඩ තිබේ. දිගු කලක තිස්සේ පුතිපත්ති හේතුවෙන් ලිංගික ස්වභාවය සිතා මතා සංවර කර ගෙන සිටි කෙනකුට විවාහ වූ අවස්ථාවෙක දී පවා ලිංගික පුකාශනයෙන් එක් වර ම ස්වාභාවික වීම දුෂ්කර වන බව තේරුම් ගත හැකි ය. එක් ජිවිත කාලයක් තුළ දී මෙය සිදුවීම මනෝවිදපාත්මක වශයෙන් ඇදහිය හැකි ය. ජිවිත කාල දෙකක් තුළ දී ද එය එසේ ම ඇදහිය හැකි ය.

තීරසික හැම ගැහැනියක් ම පූර්ව ජීවිතයෙක බුහ්මචාරීම සිටියා යයි නිගමනය කිරීම අන්තගාමී වීමක් බව පැහැදිලි ස ගැහැනුන් තුළ වූ නීරසිකත්වයට ඉන්දිය ගත වූ හා අනින්දිය ගත වූද කර්ම විපාකමය වූ හා එසේ නො වූ ද නොයෙක් හේතු ඇති බව නිසැක ය. එහෙත් ඇතැම් අවස්ථාවල ගැහැනියකගේ පුතිකියා රහිත වීමේ හේතුව මෙබඳු කරුණක් විය හැකි ය.

මේ නිදසුනෙහි සැමියාගේ ස්නායු වසාකූලත්වයේ විවරණයක් ලෙස මනෝවිගුාහකයා ඔඩි ිපස් සංකීර්ණය<sup>ෑ</sup> ගැන සිතා තුබූ බව සැලකුව මනා ය. කියැවීම පැහැදිලි වචනවලින් එය එසේ නො වන බව ඔහුට කියා තිබේ.

- පුං "මතෝවිගුහාත්මක වශයෙන් කියත හොත් මේ පුද්ගලයාගේ භාවික තත්ත්වයේ ආයුෂ කොපමණද?"
- උ: "මාස දෙකෙක් පමණි.
- පු: <sup>"මේ</sup> පුද්ගලයාගේ මානසික තත්ත්වයෙහි ඔඩිf**පස්** සංකීර්ණයෙක් තිබේ ද ?"
- උ: "දනව දී ඇති දේ කියවන්න. ඔබ සොයන්නේ භෞතික විවරණය පමණි."

Oedipus complex පියා කෙරෙහි වූ ද්වේෂයෙන් ද මව කෙරෙහි වූ තෘෂ්ණාවෙන් ද මුසු වූ නැඟීමෙකි.

ළ මේ පුද්ගලයාට විවාහයෙන් සැපතක් නොලැබීමට හේතු මොනවා ද ?"

<sub>ී:</sub> "ඔහු සොයන්නේ තමාගේ තාප්තිමත් වීම පමණි."

මෙසේ මූලික දුෂ්කරතාව වී ඇත්තේ ආත්මාර්ථ කාමීත්වයයි. සත්තෙකින් ම කේසි කියැවීම්වල ඇති විවාහ නො ගැළපීම් පිළිබඳ සියලු දුෘඛිත සිද්ධිවල මූලික දුෂ්කරතාව වී ඇත්තේ ආසන්න වූ හෝ දුරස්ථ වූ හෝ ආත්මාර්ථකාමය බව පැහැදිලි ය. මෙය හැඟවීම් අතින් ඉතා වැදගත් වූ කරුණෙකි. ආත්මාර්ථකාමය යන වචනය නවීන මනසට අතිසරල වූ වචනයක් ලෙස පෙනෙනු සහතික ය. ආත්මාර්ථකාමය යන වචනයට විදහගාරපරික්ෂිත වූ විදහනුකුල තත්ත්වයක් ලැබෙන තාක් "සෙවුස් සංකීර්ණය" නැතහොත් SSQ (Self - Satisfaction Quantum = ආත්ම තෘප්ති පුමාණය) යනු බඳු පුකාශයක් තනා ගන්නට සිදු වේ.

කෙසේ හෝ කියැවීම, මෙතරම් සරල වූ හැම දෙනාට ම තේරෙන (සමහර විට හැම තැන් දී ම අදාළ වන නිසා විය හැකිය.) වචනයක් යොදා තිබීම උද්යෝගයට හේතුවෙකි. "ආත්මාර්ථකාමය මූලික පාපයයි." යනු කේසි කියැවීම්වල නිතර එන කියමනෙකි. මේ සරල කියමනෙක පටන් ගෙන මතෝවිදහත්මක පාරිභාෂික ශබ්ද හා විස්තර නමැති කඳු කපා ගෙන කෙනකුට ඉතා පැහැදිලි මනුෂෳ සාරධර්ම පද්ධතියකුත් ඉතා පැහැදිලි චිකිත්සක දර්ශනයකුත් ඇති ව පිට විය හැකි ය.

"මෛතියට අත් පත් කර ගැනීමෙක් අනවශා ය. එය හුදු මානසික ගුණයෙකැ"<sup>1</sup> යි එක් කේසි කියැවීමෙක් ආප්තෝපදේශ ස්වරූපයෙන් කියයි.

<sup>1.</sup> Love does not possess! Love is.

සාමානෳයෙන් විචාහය ඇරඹෙන්නේ අත් පත් කුර ගැනීමක් ලෙසින් වූ මෛතියේ මීරිඟුවෙනි. විචාහයේ සැප දුක් හා කම්කටොළු පවතින්නේ හුදු මානසික ගුණයක් ලෙසින් වූ මෛතියේ ස්වභාවය අපට ඉගැන්වීමට ය.

" සබ්බ දානං ධම්ම දානං ජිනාති "

සියලුම දානයන් අතරින් ධර්ම දානය උතුම්ම දානයයි.

කරුණාකර හැකිතරම් මෙම පිටපත බෙදාහරින්න.

## 16

#### ම්ථාාචාරය හා දික්කසාදය

ඒක භාර්යා සේවනය සාමාන‍‍‍‍‍‍ රීතිය වී ඇති හැම රටෙකම මිථානචාරය, බොහෝ දුරට පැතිරී ඇති, විවෘත ජීවිත පුශ්තයක් වී තිබේ. එය බහුල වීමට ඇති මූලික හේතුව ජීව විදහත්මක වූවක් බව පෙනේ. පහත එන නිර්නාමික පදායෙන් එය මැනැවින් කැටි කොට ඇත.

Higamus, pigamus,
Men are polygamous;
Hogamus, pogamous,
Women monogamous,

(=මිනිස්සු බහු භාර්යා සේවීහු ය, ස්තීහු ඒක පුරුෂ සේව්හුය.)

ජීවවිදහත්මක සාධකවලට අතිරේක ව විචාහයට පත් අයගේ මිථහාචාරයට හේතු වන මනෝවිදහත්මක වූ ද සාමාජික වූ ද තවත් හේතු තිබේ. පුනර්ජන්මවාදය පිළිගත හොත් මීථහාචාරයට කර්ම විපාකමය හේතුන් තිබේ දයි පරීක්ෂා කර බැලීම සිත් ගන්නා සුලු කරුණෙක් වෙයි, කේසි ලිපි ගොනුවල කර්මය පුධාන හේතුව වූ කැපී පෙනෙන නිදසුන් තුතෙක් ඇත.

පුථමය දරුවන් දෙදෙනකු සිටි මවක පිළිබඳ නිදසුතෙකි. ඇගේ සැමියා අවුරුදු අවක් පමණ කාලයක් තිස්සේ අනා ස්තියක සමග පේම සම්බන්ධයක් ඇති කර ගෙන සිටියේ ය. භාර්යාව මේ බව දන සිටියේ ඒ කාලයේ අවසාන අවුරුදු දෙක තුළ ය. ඕ තමාව මේ දුක් සහගත අද්දකීම් විඳින්නට වූයේ කවර හෙයින් දයි විචාළා ය. ලැබුණු උත්තරය මෙයයි. "මීට පුථම ජන්මයේ දී ඔබේ ම තිබුණු මිථපාචාරය නිසා ය."

දෙවැන්න පූර්ව ජන්මයෙක පුංශ රජ මාලිගයේ සිටි ලජ්ඡා රහිත ලෙස මිථාහචාරයෙහි යෙදුණු ස්තුියක පිළිබඳ කථාවෙකි. ඇට දන් තම සැමියා සම්බන්ධයෙන් මුහුණ පාන්නට සිදු වී ඇත්තේ ද එබඳු ම තත්ත්වයකට ය. ඔහු ඇගේ පූර්ව ජන්මයෙහි සිටි පුධාන සොර සැමියා ය.

තෙවැනි සිද්ධියට සම්බන්ධ ස්තියගේ සැමියා විවාපත් මුල් අවුරුද්දේ දී ම අධික මදාපානයට ඇබ්බැහි වී එකකට පසුව එකක් වශයෙන් පේම සම්බන්ධනා කීපයක් ඇති කර ගත්තේ ය. අවස්ථා කීපයෙක දී ම ඔහු කොතරම දුරට ගියා ද යනහොත් තවත් ස්තියක ගෙදරට ම ගෙනාවේ ය. මේ මුළු කාලය තුළ ම තම සැමියාට භක්තිමත් ව සිටි ඕ අනා ස්තීන් සමග ඔහු නොසිට් අවස්ථාවල දී ඔහු සමග එකට ජිවත් වූවා ය. ඇට ලැබුණු දායාදය නම් සමාජ රෝගය වැළැඳීමයි. කියැවීමෙන් මේ ස්තියගේ ශෝචනීය තත්ත්වයේ කර්ම හේතුව මීට පෙර ආත්මයට දමා ඇත. ඒ ජන්මයේ දී ඕ කොමොඩෝර් පෙරී යටතේ සේවය කළ සේලරුවකුගේ හා ජපන් තරුණියකගේ අවජාත දුව ය. සමහර විට ඇට තමා සමාජයෙන් ඉවත ලන ලද්දියක ලෙස වැටැහුණේ තම අවජාතකය නිසා විය හැකි ය. මේ නිසා තුරුණු වියට පත් ඔ මුළුමනින් ම කාමසුඛල්ලිකානු

යෝගයට කැප වුවා ය. මෙසේ ඕ තමා සමග ආශුයට පත් බොහෝ මිනිසුනට වසංගත ආකරයෙක් වූවා ය. "එහි පුතිඑල වර්තමානයේ දීත් ලැබෙන තරමට එහි බලපෑම ඉතා දිගට විහිදෙන්නෙක් විය" යනු කියැවීමයි.

කොටින් කියතොත් මෙබඳු නිදසුන්වලින් ඇතැම විට සහකාරයාගේ මිථාාචාරය සිදු වන්නේ කර්ම හේතුවල පුතිඵල වශයෙන් බව පෙනේ. මේ නිදසුන් පදනම් කර ගෙන හැම මිථාාචාර සිද්ධියක් ම සිදු වන්නේ කර්ම හේතුවෙන් යයි නිගමනය කළ නොහැකි බව සතාය. මේරීට ජෝන්ගේ භක්තියක් නැතිකම ඈ පුරාතන රෝමයේ දී ක්ලෞඩ්වුස්ට භක්තියක් නැතු ව සිටීමේ ඵලයක් වශයෙන් ඈ ඊට සුදුසු නිසා විය හැකි ය. අනෙක් අතට ඇගේ වර්තමානයේ අඩුපාඩුකම් ද, සැමියාගේ සල්ලාලකම්වලට හේතු වන්නට පුළුවන. මීථාාචාරය වර්තමාන පෙළැඹීමකට ඇති වූ වර්තමාන පුතිකියාවකට වැඩි දෙයක් නො වන්නට ද ඉඩ තිබේ. එවිට මෙය හනික විපාක දුන් කර්මයක් වෙයි. අතීතය පිළිබඳ අභිඥා ඥානයෙක් නැති කල එකකුගේ මීථාාචාරයක් නවත් එකකුගේ කර්ම විපාකයෙක් දයි නිශ්චය කිරීමට ඇති මිනුම් දණ්ඩ නම් පුමාණවත් වූ වර්තමාන පෙළැඹීමෙක් ඇද්ද නැද්දයි සොයා බැලීම විය හැකිය.

යමකු අතිතයෙහි අනාසයනට තදින් භක්ති රහිතව සිටියා තම් කර්ම නියාමයට අනුව අනාසයන් ඔහුට භක්ති රහිත වීම පුක්ති සහගත ය. පක්ෂපාතිත්වය හා සැලකිලිමත් වීම චරිතයේ කොටසක් වන්නේ ද එසේ වූ විට ය. කියැවීම්වලින් දික්කසාදයට වීරුද්ධ ව නිතර උපදෙස් දෙන්නේ මේ අධභාපනික අවශාතාව නිසා ය. දුෂ්කර විවාහයෙකින් ආධභාත්මික පාඩමක් ඉගෙන ගන්නට තිබේ නම් කවදා හෝ ඊට මුහුණ දීමට ආධභාත්මික ශක්තියක් ලබා ගත යුතු නිසා එයින් පැන දිවීමෙන් අර්ථ සිද්ධියක් ඉටු නොවේ. කෙසේ හෝ කියැවීම්වලින් මොන ම අන්දමෙකින් වත් දික්කසාද වීම තහනම් කරන්නේ නැත. නිදසුන් රාශියෙක දී ම එය අනුමත කොට ඇත. එබඳු කියාවෙක හරි වැරැද්ද නිශ්චය කිරීමට ඇති මිනුම ද්විපුකාර වන බව පෙනේ. දරුවන් පිළිබඳ යුතුකම් හා ඔවුනොවුනට ඇති යුතුකම් යනුවෙනි. දික්කසාද වීමට පැහැදිලි ලෙස ම උපදෙස් දී ඇත්තේ දරුවන් නැති අවස්ථාවල දී ය. නැතහොත් දරුවන් ඇති නම් දික්කසාදයෙන් ඔවුනට අර්ථ සිද්ධියක් වන අවස්ථාවල දී යා නැතහොත් විවාහය පිළිබඳ කර්ම විපාක පාඩම් ඉගෙන ගෙන ඇති අවස්ථාවල දීයා ඒත් නැතහොත් හවුල්කාරයන්ගෙන් එකකු අනිකාත් පහතට ඇද ගෙන යන තරමට නරක ලෙසින් තත්ත්වයට මුහුණ දී ඇති අවස්ථාවල දී ය.

හොඳ ම නිදසුන නිව් ජෙර්සියේ හතළිස් නව හැවිරිදි ස්තුියක පිළිබඳ සිද්ධියයි. ඇයට දරුවෝ නො සිටියහ. ඇගේ විවාහ ජීවිතය නො ගැළපෙන්නෙක් විය. ඇයට ඇගේ සැමියා අත්හැර ගුරුවරියක වශයෙන් ඇගේ තුබූ විශේෂ ශක්ති දියුණු කර ගන්නට කියා ඇත. පහත එන්නේ ඒ කියැවීමයි:

"ඔව්, මේ ආත්මය විචාහ වූ එක හොඳයි. මෙලොව සිටින කෙනකුගේ ස්වාභාවික ජීවිතය එයයි. පුද්ගලයකු මෙලොව ඉපැදී ඇති කාර්යයට බාධා වන සම්බන්ධයක් ඇති බව පැහැදිලි නම්, එසේ ම එය සකස් කර ගත නො හැකි නම්, ඒ සම්බන්ධය අත්හැරීම වඩා සුදුසු ය.

ඔබ මෙලොව උපන්නේ යම් කාර්යයක් සඳහා නම් ඒ කාර්යය සම්පූර්ණ කරන්නට තදින් සිතේ තබා ගන්න. ඔබ පටන් ගත්තේ පමා වෙලා ය. එහෙත් තව ම ඔබට බාලිකා අධපාපනයේ කටයුතු මහත් රාශියක් කළ හැකි ව තිබේ......"

තම සැමියාට වඩා අවුරුදු විස්සෙකින් වැඩි මහලු ස්තියක පිළිබඳ සිද්ධිය මීට හාත්පසින් ම වෙනස් වූ නිදසුනෙකි. අඹු**සැ**මි දෙදෙනා අතර තද නො ගැළපීමෙක් විය. සැමියා තදින් බිවේය. අඹුවට හා ඇගේ පුතාට බණින ඔහුගේ හැසිරීමේ කිසි ම න්රකානුකූලකමෙක් නැත. මේ තත්ත්වය පිළිබඳ කර්ම ඵල ඉවරණයක් කර නැත. එහෙත් දික්කසාද වීමට උපදෙස් නො දෙන ලදී. කියැවීම මෙසේ යඃ

"ඔබ අතර බලාපොරොත්තු කඩවීම් හා මතභේද ඇති වී තිබේ. පසු බසින්නට එපා, ඔබේ ආකල්පය ආලයෙන් යුක්ත උපේක්ෂාවක් කර ගන්න. නින්දා අපහාස ගණනකට ගන්න එපා. සත්තෙකින් ම ඔබ වපුළ අන්දමින් පලා නෙළා ගන්නට සිදු වී ඇති බව මතක තබා ගන්න. ඔහු සමග ඔබේත් ඔබ සමග ඔහුගේත් ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳ මෙය සතෳ බව මතක තබා ගන්න. මොනවා වුණත් යම් ලෙසකින් ඔහු ඔබට කියා කරනවාට සතුටු නම් ඔබත් ඔහුට එසේ කියා කරන්න."

මේ නිදසුනෙහි දී කිසියම් කර්ම විපාක පාඩමක් උගන්නට ඇති බව නැති නම් කිසියම් කර්ම විපාක යුතු කමක් ඉටු කරන්නට ඇති බව පිළිගත හැකි ය.

එක් එක් සිද්ධියේ හොඳ නරක පිළිබඳ වන් අතිත ජීවිත පිළිබඳවත් අභිඥා ඥානයක් නැති කල්හි විවාහ බන්ධනයන්ගෙන් සුක්ති සහගත ව ඉවත් විය හැකි අවස්ථාව නිශ්වය කර ගැනීම දුෂ්කර බව පිළිගත යුතු ය. විවාහය බිඳ ලිය නො හැකි බන්ධනයක් ය යන කතෝලික මතයට පක්ෂ ව එක් පුබල තර්කයෙක් තිබේ. එසේ නමාගේ නිදහසට සුළු කරුණක් ඇති කල්හි, මුළා වූ මිනිසුන් විවාහ බන්ධනයෙන් නිදහස් වීමට පෙළඹෙන අතර කතෝලික මතයෙන් ඔවුන් ඒ බන්ධනයට ' තදින් බැඳ තබනවා ය යන්න ය.

කේසි කියැවීම්වල දික්කසාදය අනුමත කිරීම් ඉතා සුලබය. ඒ තිසා දික්කසාදය සම්පූර්ණයෙන් ම තහනම් කිරීමට ඒවායින් අනුමතයක් නො ලැබෙතැයි කිව හැකි ය. එහෙත් දික්කසාද විය යුතු ද නැද්දයි විනිශ්චය කර ගැනීම සඳහා අපට දී ඇති මිනුම් දඬු නම් ඉතා ඉහළ ය. එමෙන් ම ඒවා දාර්ශනික වශයෙන්ද යහපත් පදනම් මත පිහිටා ඇත. ඒ මිනුම් දඬු කොතරම් දුරට හොඳ ද යනහොත් ඒවායේ එලය දික්කසාද වැඩි කිරීමට නොව අඩු කිරීමට හේතු වන බව නිසැක ය.

පුනර්ජන්ම වාදයට අනුව විවාහය බොහෝ දෙනකුත් සිතන තරමේ ශුද්ධ වූ සංවිධානයෙක් නොවේ. විවාහය බීඳ ලිය නො හැක්කෙකැයි සමාජය සිතනවා නම් හොඳයි. එසේ නො සිතනවා නම් ඒත් හොඳයි. ඒ කොයි කුමයෙකින් වත් ලෝක නියාමය බිඳෙන්නේ නැත. මිනිසකුට එක් ජන්මයෙක දී කිසියම් යුතුකමක් ඉටු කර ගන්නට බැරි වුණා නම් ඔහුව අනිවාර්යයෙන් ම අනෙක් ජන්මයෙක දී එය ඉටු කරන්නට සිදු වේ. මිනිසා විසින් තනා ගනු ලබන බාහිර ආකෘති ඔහු ජන්රම් නම් කීඩාවට පනවා ගන්නා නීති තරමට ම හිතුවක්කාර ද නො වැදගත් ද වෙයි. අන්තිමට කවර කීඩාවකට වුවත් සාදා ගන්නේ කවර නීති ද යන්න එතරම් වැදගත් නො වේ. කවර හෙයින් ද ? කීඩාවෙහි ඊට ම අයත් වටිනාකම ඇත්තේ ඒ හැම ආකෘතියෙකින් හා සම්මතයෙකින් ම පුකාශ වන දක්ෂ භාවයෙහි හා අවංක භාවයෙහි වටිනාකම නිසා ය.

අනෙක් අතට විවාහය බොහෝ දෙනකුන් සිතනවාට වඩා බරපතල ය. අවුරුද්දක් පාසා ම දහස් ගණන් මිනිසුන් විසින් නො සලකා හරිනු ලබන යුතුකම් නිකම් ම අර්ථ රහිත සමාජ සම්මත නො වේ. සමාජයේ සහයෝගී ස්වභාවය තුළ ඒ යුතුකම්වලට කිසියම් බන්ධන ශක්තියෙක් තිබේ. අප එක් එක්කෙනා ඒ සමාජයේ එක් ජීව සෛලයෙකි. සමබර බව ඇති කරන ලෝක නියාමයෙක් හැම කල්හි කුියාත්මක ව පවතී. අප පුකට කරන ආත්මාර්ථකාමය කුමක් වුවත් එය දිය කර හැරීමට විවාහය තරම් හොඳ කෝවෙක් නැත. ඒ නිසා අප අපගේ මණ

ආත්මයේ ඉපැදීම සඳහා කුඩා ආත්මය පරීක්ෂණයකට පාතු ව ඇති බව අවබෝධ කොට ගෙන පරිතපාග චේතනාවෙකින් යුක්ත ව විවාහයේ දුෂ්කරතා හා පුාර්ථනා බිඳීයෑම පිළිගන්නට උගත යුතු ය.

අපේ විවාහ සහකාරයා හෝ සහකාරිය අප වෙත ආවේ ඇදියැමේ පැරණි බැඳීම නිසා යයි දන ගෙන, අතිශයින් නීරස තත්ත්වවලට පවා අපට මහ පෙන්නුවේ අහඹුවක් නොව අපගේ උත්තර ආත්මයේ අර්ථකාරී චේනනාව යයි සිතා ගෙන, නො ගැළැපීම තුළ සිටිමින් ම පරෝපකාරී වීමෙන් අභිවෘද්ධියට ඉඩ සලසා ගත හැකි බව අදහා ගෙන, දික්කසාදය අප සතු දෙයෙක නැති වීම යයි අවබෝධ කර ගනිමු. අනෙක් අතට කිසි ම සංවිධානයෙකින් මනුෂෲයන් අහිතකර දුගඳ හමන විකෘත සම්බන්ධතාවලට වහලුන් නො කළ යුතු බව තේරුම් ගෙන, සකස් කළ නො හැකි ආත්මාර්ථකාමී ඌරන් ඉදිරියෙහි පරාර්ථකාමී ආලය නමැති මුතු ඇටය වීසි නො කළ යුතු බව වරහා ගෙන, දික්කසාද වීම අනෙක් ඕනෑ ම නීතෲනුකූල කොන්නුත්තුවක් අවලංගු කිරීම තරමට ම යහපත් වූ බුද්ධිමත් වූ ද ශිෂ්ට වූ ද කියා මාර්ගයක් බව අවබෝධ කර ගත යුතු ය.

නැවත අප මධාම පුතිපදාවට, සමතාවට, ස්වර්ණමය මධා මාර්ගයට පැමිණෙමු. මේ ගුණ ධර්ම ආධාාත්මික පූර්ණතාව සොයන පුද්ගලයන් විසින් පමණක් සෙවිය යුතු ඒවා නොවේ, ඒවා පුද්ගලයනට ආත්ම පුකාශනය සඳහා උපකාර වන මාර්ග තැනීමට යත්න දරන සමාජය විසින් ද සෙවිය යුතු ගුණ ධර්ම ය.

# 17

### මාපියෝ සහ දරුවෝ

ශිත වර්ෂ බොහෝ ගණනාවක් තිස්සේ පවුල බොහෝ රාජාසියනට සමාන ව පැවැති තිබේ. සාමානාසෙන් එහි රජා පියා ය. ඇතැම් ශිෂ්ටාචාරයන්හි මව ද පධාන වී තිබේ. කෙසේ හෝ සම්පූර්ණ අධිපති බව මව හෝ පියා සතු වූ රාජාසක් බදු පවුල් තව ම පවතී. සත්‍ය වශයෙන් ම ඒවා බහුල ය. භෞතිකවාදී දෘෂ්ටියෙන් දරුවන් මාපියන්ගේ දේපොළ ලෙස සැලකිය හැකි බව සත්‍යය. ඔවුන් ඇති කරන ලද්දේ මවගේ පරිත්‍යාගයෙන් හා ශුමයෙනි. ඔවුන් නඩත්තු වන්නේ පියාගේ ශුමයෙන් හා පරිත්‍යාගයෙනි. කායික වශයෙන් මාපියෝ වැඩියෙන් ශක්තිමත්ය; වැඩිහිටි ය. දරුවන්ට වඩා පුබල වූ මාපියන් විසින් දරුවන් පාලනය කිරීම ඔවුන්ගේ අයිතිවාසිකමෙකි.

එහෙත් ආධාහත්මික සතාපයට අනුව නම් මාපියන්ගේ දරුවන්ට වැඩි පරම වූ උසස් බවෙක් නැත. සියලු ජීව සත්ත්වයෝ මහා ආධාහත්මික සමාජයෙක සමාන සාමාජිකයෝ ය. ආධාහත්මික වශයෙන් දරුවන් මා පියනට අයත් නැත. මාපියන් දරුවන් නිපදවන්නේ ද නැත. මාපියන් කරන්නේ දරුවන් මතු කිරීම පමණි. මාපියන්ගේ සිරුරු ඇතුළත සිදු වන නෞ <sub>ළෙනෙන</sub> කිුයා මාර්ගයක් නිසා ඔව්හු මොහොතකට එකට එක් <sub>වෙති.</sub> එහි දී ඇති වන එබඳු ම නො පෙනෙන කිුයා මාර්ගයෙකින් <sub>ශරීරයෙක්</sub> සකස් වීම හා උපත සිදු වේ.

මේ ශරීරය අප සේ ම ආධා නත්මික වූ වෙනත් සත්ත්වයකුගේ නිවාස ස්ථානය වෙයි. කාලයක් ඒ සත්ත්වයා කථා නැති ව අසරණව සිටී. අපට හැඟී යන වගකීමත් ඔහු කෙරෙහි අප දක්වන සැලැකිල්ලත් වටිනා අද්දකීම් ය. ඒවා එරිතා හයට හා මෛතියට හේතු වේ. එයින් ඉතා ගැඹුරු මෘදුතාවෙක් හා ආදරයෙක් ඇති වේ. මෙය කිසියම් ස්වරූපයෙක අයිති කර ගැනීමක් බවට ද යටත් කර ගැනීමක් බවට ද දියුණු නො වන තෙක් තිබිය යුත්තෙක් ම ය.

බාලීල් ගිබුාන් මේ කරුණු "අනාගත වක්තෘවෙහි" ් මෙසේ හොඳින් කියා ඇත:

"ඔබේ දරුවෝ ඔබේ දරුවෝ නො වෙති.

ඔව්හු ජිවිතාශාවේ ම දූ පුත්තු ය.

ඔව්හු ඔබේ මාර්ගයෙන් එනවා මිස ඔබෙන් නො එති.

ඔවුන් ඔබ සමඟ සිටියාව ඔබට අයිති නැත.

ඔබ ඔබේ දරුවන් නමැති ජිවත් වන ඊ පිට වන දුනුය.

දුනුවායාගේ අතෙහි දී ඔබේ නැමීම² පුීතිය සඳහා වේවා!

එසේ කියන්නේ උන්වහන්සේ නික්ම යන ඊයට මෙන් ම නතර ව තිබෙන දුන්නට ද ආලය කරන නිසා ය."

දෙමාපියන් විසින් තම දරුවන් කෙරෙහි, ඔවුන් යටපත් කරන සෙයාමානයක් හෝ ඊර්ෂාාවෙන් යුක්ත හිනමානයක් හෝ ඇති කර නො ගත යුතු ය. ඔවුන් විසින් තම බාරයේ

<sup>1.</sup> The Prophet

<sup>2.</sup> මෙහි දී නැමීම යයි ගත යුත්තේ ඊ පිට චීමට හේතු වන කිුිිියාවයි.

සිටින දරුවන් කෙරෙහි ඇති කර ගත යුතු යෝග් ආකල්පය වන පවිතු මෛතිය පිළිබඳ සමතාව ඇති කර ගත හැක්කේ සියලු මනුමායන් හෙවත් සියලු ආත්මයන් මචන ලද්දේ සමානවය යන පුධාන ආධාාත්මික සතාපය පිළිගැනීමෙන් පමණි කේසී කියැවීම්වලට පිය වී ඇති වචනයක් භාවිත කරන හොත් මාපියවරු ජීවිතය ගලා යන "ඇළ පාරවල් ය." ආත්මවලට සිරුරු ඇතිව ඉපැදීමට ඉඩ කඩ සැලැසෙන්නේ මාපියන්ගේ මාර්ගයෙනි. ඒ නිසා මිනිසුනට විවාහ සම්බන්ධතාවට ඇතුළු වීමට අනුශාසනා කරන්නේ තමන් කරන්නට යන දේ පිළිබඳ ශුද්ධත්වයේ සංඥාවෙකින් යුතුව ය. මෙහි දී ගෙන ඇති දෘෂ්ටිය පැහැදිලි ලෙස ම ලිංගික ය. ඒ කියන්නේ කේසිගේ මතය, හුදු ලිංගික කියාව දිවාමය වූ ශුද්ධ දෙයෙක් ය යන හින්දු මතය හා සම වන බව ය.

අභාගපකට මෙන් පැරණි තාලයේ කිුස්තියානි ධර්මය ලිංගික කියාව අවශාශයන් ම පාප සහගත වූ මානසික රෝගයෙක් යයි සලකා තිබේ. උත්පත්ති - කථාවේ එන සංකේතයක් ගෝචනීය ලෙසින් වරදවා තේරුම් කිරීමෙන් මුඑ මනුෂා චර්ගයා ම ආදම්ගේ හා ඊවාගේ "මූල පාපයෙන් පැවැතෙතැයි සලකනු ලැබේ. විවාහෝත්සවයයෙන් ලිංගික සම්බන්ධතා නීතපානුකූල කෙරෙතත් දරුවන් පාපලයහි ම උපදිතැයි සලකා තිබේ. දෙවියන් වහන්සේ විසින් දෙන ලද මනුෂාs ශරීරයේ ස්වාභාවික කාර්යයන් පිළිබඳ විකෘති මත නිසා ඉතා ඈතට යන මානසික පුතිඵල ඇති වේ. ඒ නිසා හැඟීම යටපත් කිරීම් ද අපරාධ සංඥා ද ඉතා යට බැසගත්, බරපතල වූ, ශක්ති තාශක වූ, ගැටීම් ද ඇති වේ. කෙසේ හෝ ගත යුතු වූ අනෙක් මාර්ගය නිදහස් ආලය නැතහොත් සංවර රහිත ව ලිංගිකාශාව පුකාශයට පත් කිරීම නො වේ. කළ යුත්තේ ලිංගයේ ජනක ශක්තිය දිවාමය වර පුසාදයෙකැයි පූර්ණාවබෝධය<mark>ක්</mark> ලබා ගැනීම ය. "පවිතු ශරීරයකට ආලය කිරීම ආත්මයෙක

ලෞකික ජීවිතයේ දී ඇති වන ඉතාමත් ශුද්ධ වූ අද්දකීම ය" යි එක් කියැවීමෙක් කියයි.

බොහෝ කියැවීම්වල දී අවධාරණය කෙරෙන මේ මතය ස්තියක විසින් දරුවන් ලබා ගත හැකි දයි අසන අවස්ථාවල දී විශේෂයෙන් දක්නට ලැබේ. එබඳු අවස්ථාවල දී බොහෝ විට ඉල්ලා ඇත්තේ කායික කියැවීමෙකි. ස්තියට දන ගැනීමට අවශාව වූයේ දරු උපතක් සඳහා කවර සකස් වීමෙක් අවශාව ද යනු ය. දීර්ඝ විස්තර සහිත කායික උපදෙස් දී තිබේ. පුසුනිය පහසු කිරීම සදහා ගර්හණි කාලය මුඑල්ලේ ම අස්ථි චිකිත්සනය! නියම කිරීම හැරුණු විට කිසි ම අස්වාභාවික දෙයෙක් කියැවීමවල දක්නට නො ලැබෙයි. නියම කරන ලද ආහාර, අභාවස හා පුද්ගල සැලකිල්ල ඕනෑ ම සමර්ථ වෛදාවරයකු විසින් නියම කරන සාමානව ස්වභාවයේ ඒවා ය. එහෙත් සාමානව වෛදාවරයකුට නැති වැඩි වාසියෙක් කේසිට තිබිණි. ඔහුට එක් එක් ශරීරයේ විශේෂ අවශානා පිළිබඳ අභිඥා

කෙසේ හෝ කියැවීම්වලින් මානසික හා ආධාාත්මික සකස්වීම කෙරෙහි තබන ලද අවධාරණය මීටත් වැඩි තරම් ය. එසේ කරන ලද්දේ මාපියන්ගේ ආකල්පය සමාන මනස් ඇති ආත්මයන්ගේ ඇද ගැනීමට හේතු වන නිසා ය.

මනසේ හා ආත්මයේ සකස් වීම ජනක ස්වභාවයෙන් යුක්ත බවත් හුදු ශාරීරික සකස් වීමට වැඩියෙන් නැති නම් ඒ තරමට වත් අවශා බවත් තේරුම් ගත යුතු ය.

තමාට තවමත් දරුවකු බලාපොරොත්තු විය හැකි දයි ඇසූ තිස් හය හැවිරිදි ස්තියකට කේසි මෙසේ කීවේ ය.

වචනයේ අදහස ඇට වෙදකම යනු ය. අප රට ඇති ගස් වෙදකම මිට බොහෝ දුරට සමාන ය. ඇට ඇදීම නියම තැනට ගැනීම ආදිය මීට අයත් ය.

"කායික වශයෙන් ද මානසික වශයෙන් ද ආධාාත්මක වශයෙන් ද ඔබ වඩා යෝගා ඇළ පාරක් බවට පත් කර ගන්න. මිනිසුන් වැඩියෙන් හිනන්නේ පිළිසිඳ ගැන්ම හුදු කායික සිද්ධියක් ලෙස ය.

හන්නා' තමා සකස් කර ගත් සැටි ගැනත් මේරි ගැනත් සිහි කරන්න. වාර්තා ගත බොහෝ නිදසුන් ඇත. කිසි ම තොරතුරක් දන ගන්නට නැති නිදසුන් ද බොහෝ ය. එහෙත් ඒ හැම තැනෙක දී ම දීර්ඝ වූ සකස් වීමෙක් තිබී ඇත."

තවත් කියැවීමෙක් මෙසේ යඃ

"මැවුම්කාරයාණන් වහන්සේ විසින් මනුෂායාට සංවාසයේ මාර්ගයෙන් තමන් වහන්සේගේ හුරු බුහුටි කෘතිය දක ගැනීමට අවස්ථාවක් සලසා දී තිබේ. මේ අවස්ථාව සලසා ගැනීමේ දී ඔබත් ඔබගේ සහකාරයාත් ඇති කර ගන්නා වූ ආකල්පය ගැන විමසිලිමත් වන්න. එසේ කියන්නේ උපත ලබන ආත්මයාගේ තත්ත්වය එක්තරා පුමාණයකට මාපියන්ගේ ආකල්පය මත රැඳී ඇති හෙයිනි."

දරු - මාපිය - සම්බන්ධතාව, මොන ම කුමයෙකින් වත් අහඹු සම්බන්ධතාවක් ලෙස නො සැලකිය හැකි බව ද මේ කියැවීම වලින් පැහැදිලි වෙයි. හැම විට ම වාගේ මාපියන්ගෙන් කෙනකු සමග දරුවාගේ පූර්ව ජීවිත සම්බන්ධතා තිබී ඇත. එබඳු පූර්ව ජීවිත සම්බන්ධතාවක් නො පැවැති නිදසුන් ස්වල්පයෙහි දී පවුල් තත්ත්වය දරුවාගේ මානසික අවශාභාවලට පරිසරයෙක් වී තිබේ. ඇතැම් දරුවනට මාපියන්ගෙන් එකකු සමග පමණක් පූර්ව කර්ම සම්බන්ධතාවක් තුබූ බව පෙනේ. එබඳු නිදසුන්වල දී දරුවා හා පළමු වරට සම්බන්ධ තැනැත්තා අතර පැහැදිලි උපේක්ෂකත්වයෙක් දක්නට ලැබෙයි. මාපියන්

<sup>1.</sup> Hannah

<sub>ණ</sub> දරුවන් අතර තිබිය හැකි සම්බන්ධතා පැහැදිලි කිරීමට <sub>ඉතා</sub> හොඳ නිදසුන් කීපයෙක් පහත දක්තට ලැබේ.

බෙහෙවින් ඔවුනොවුනට ආදරය කළ මවක් හා පුතෙක් පෙර ද එසේ වී සිටියහ. එබඳු ම ආසන්න සම්බන්ධතාවක් පැවැති පියෙක් හා පුතෙක් පූර්ව ජන්මයෙක දී සහෝදරයෝ වූහ. එකට ජීවත් වීම දුෂ්කර වූ මවක හා දුවක අතර කිසි ම පූර්ව සම්බන්ධයෙක් නො තිබුණේ ය. එක් මවක් හා දුවක් ඔවුනොවුනට බෙහෙවින් උපේක්ෂක වූයේ පූර්වයේ දී බරපතළ නො ගැළපීමෙකින් යුත් සහෝදරියන් වී සිටි නිසා ය. ("එකල ඔබ දබර කළහ. එය නව ම සකස් කර ගෙන නැත.") එක් පියෙක් හා දුවක් පූර්වයෙහි අඹු සැමියෝ ය. ඔවුනොවුන් අතර තද විරුද්ධතාවක් පැවැති මවක් හා දුවක් පූර්ව ජන්මයෙක දී එකම ස්ථානය සඳහාත් එක ම සැමියා සඳහාත් තරග කළ අය වූහ. මව යටත් කර ගැනීමට එක් පුතකු යත්න දැරුවේ පූර්ව ජන්මයෙක දී ඈ ඔහුගේ දුව වී සිටි නිසා ය.

දරුවකු මාපියන් වෙත ඇදී යෑමේ දී විවිධ මූල ධර්ම කියාත්මක වන බව මේ නිදසුන්වලින් පැහැදීලි වෙයි. කෙසේ හෝ දසුෂ ලෙස මෙහෙයවනු ලබන රූකඩ නැටුමෙක නූල් අපට නො පෙනෙන්නා සේ මේ මූල ධර්මයන් බොහෝ දුරට අපෙන් සැඟවී ඇත. කේසිගේ පිළිතුරුවලින් බොහෝ දේ යෝජනා කෙරෙන නමුදු හරියට ම කුමානුකූල වූ නියාමයක් සාදා ගැනීමට තරම් ඒ තොරතුරු, විස්තරවලින් යුක්ත නොවේ.

සමානයන් සමානයනට ඇදෙන තරමට ම පෙර විරුද්ධකාරයන් හා විරුද්ධ මානසික ගති ඇත්තන් ද විවිධ කර්ම හේතු නිසා බොහෝ විට එකට ඇදෙන බව පෙනේ. කියැවීම ලබා ගන්නා විට පස් හැවිරිදි එක් දරුවකු පිළිබඳ සිද්ධිය වෙනස් වූ මානසික ගතිගුණ ඇත්තන් පිළිබඳ සැලැකිය යුතු නිදසුනෙකි. ඔහු තමාව වැරැදී තිබෙන විටත් තම වරද පිළිගැනීමට අකැමැති උපේක්ක ආත්මාර්ථකාමියකු ලෙස හඳුන්වා ඇත. අපෞද්ගලිකත්ව ය නිසා ද හුදු බුද්ධි ගෝචර සාර ධර්මවලට කැපවීම නිසා ද ඔහුගේ ආකල්පය අවශායෙන්ම පරීක්ෂක විදහාඥයකුගේ ආකල්පයයි. පූර්ව ජන්මයේදී ඔහු වාෂ්ෂ බලය පිළිබඳ කටයුතු වලට කැප වී සිටියේ ය. ඊට පූර්වයෙන් ඔහු කෙළේ වෙඩි බෙහෙත් වැනි රසායනික දවා අතපත ගෑමය. ඉන් පෙර ඔහු යාත්තු විදහවෙහි¹ නියැලියෙකි. ඊටත් පෙර අත්ලන්තිසයේ සිටි විදුලි ඉන්ජිනේරුවෙකි.

ආත්මභාව සතරක් ම හුදු විදහාවට කැප වී සි**ටීමෙන්** ස්පුැංගර් අදහස් කළ 'සාර ධර්මයන්ගේ' නො නැසී පැවැතීම පිළිබඳ පැහැදිලි නිදසුනෙක් අපට ඉහත සඳහන් කළ පුද්ගලයාගෙන් ලැබේ. මොහු විදහාපුිය වර්ගයට අයත් බව හොඳට ම පැහැදිලි ය. එහෙත් ඔහු මෛතුිය, සෞන්දර්යය හා ජීවිතයේ සමගි ගුණදම් කැප කොට විදාහ සාරධර්ම පැත්තට වැඩියෙන් බර වී ඇත. ඒ සාරධර්මවල ද විදහා සාරධර්මවල තරම් ම අගයෙක් ඇත. ඉහත සඳහන් කළ පුද්ගලයා අනායෙන් කෙරෙහි දක්වන ආකල්පය අරතියෙකි, නීරස උපේඤාවෙකි. ඔහුට මේ ජීවිතයේ දී විදුලි හා ඉංජිනේරු ශිල්පයටත් ග**ණිත** ශාස්තුයටත් සම්බන්ධ වන ඕනෑ ම දෙයක් පිළිබද උසස් ම සාර්ථකත්වයක් ලැබෙනු ඇතැයි වැඩි දුරටත් කියා තිබේ. ඔහු පිළිබඳ කී කරුණු හැම අතෙකින් ම සතා බව ඔප්පු වී තිබේ. ඔහු අද සාර්ථක විදුලි ඉංජිනේරුවෙකි. ඔහුගේ චරිත ලකුණ ඔහුගේ ම පසු බිමට අනුව අනුමාන කළ හැකි ඒවා ය. එහෙත් ඔහුගේ පවුල් පරිසරය නිසා සුළු සුළු වෙනස්කම් ඇති වී තිබෙන බව පෙනේ.

සමානයනට සමානයන් ඇදෙනවා නම් කාට වුවත් සිතෙන්නේ ඔහු වීදඍවට බර වූ පරිසරයෙක ඉපැදිය යුතු ය

<sup>1.</sup> Mechanics

කියා ය. ඔහුගේ පියා ඉන්ජිනේරුවකුත් මව ගණිත ගුරුවරියකත් වීය යුතු නේද ? එහෙත් ඔහු උපන්නේ කියාවට නැගීමට දුෂ්කර වූ අදහස් ඇති විඥානවාදීන්ගේ පවුලෙක ය. පැහැදිලි ලෙස ම ඔහුගේ පියා අයත් වන්නේ සාමාජික හා ආගමික සාරධර්ම ගරු කරන වර්ගයට ය. මව අන්තර්නත නමුදු ඕ ද ඇගේ උදෙන්ගවත් සැමියාගේ සමාජ සේවා කටයුතුවලට ඇද ගන්නා ලද්දී ය. ළමයාගේ වැඩිමහල් සහෝදරයා ද විඥානවාදියෙකි. ඔහුගේ පුධාන ජීවිත කාර්යය වූයේ පරෝපකාරයයි.

නිශ්චය කර ගත හැකි තරමින් නම්, මේ ළමයා මේ පවුලේ ඉපැදීම වචනයේ නියම අර්ථයෙන් කර්ම විපාකයෙකැයි කිව නො හැකි ය. ඒ එක්ක ම වරද හරි ගැස්සීමේ නියාමයක් ද මෙහි දී කියාත්මක වූ බව පෙනේ. මොහුගේ අහිතකර වූ පමණ ඉක්ම වූ අංශයක් නිවැරැදී කළ යුතු ව තිබිණි. ආත්මය තම ආකල්පයේ අඩුපාඩුකම් දන ගෙන මානව දයාවට බර සාරධර්මයන් ඇතුළත් කර ගන්නා ලෙසින්, තම ආකල්පය පළල් කිරීමට ඉවහල් වන පරිසරයක් තෝරා ගත්තා සේ පෙනේ.

අනාසනට උපකාර කිරීම ජීවිතයේ පුධාන කාර්යය කර ගත් මනුෂායන් සමග නිතා සම්බන්ධයකට මේ දරුවා තල්ලු කර දමා ඇත. ඇති සැටිය පිළිබඳ ව මුළුමනින් ම යොමු වූ ඔහුගේ හැඟීමෙන් පවුලේ අනෙක් අය ද සංවර වූහ. අනෙක් අතට ඔවුන්ගේ ආකල්පය ඔහුගේ සාරධර්මවලින් පිටස්තර තවත් සාරධර්ම ඇති බව ඔහු දිනපතා මතක් කර දුන්නේ ය. මේ අද්දකීමෙන් ඔහුගේ ජීවිතයේ පුධාන සාරධර්මයෙහි හෙවත් ඔදු විදහාව පසු පස යෑමෙහි සම්පූර්ණ වෙනසක් ඇති නොවූ නමුදු එය ඔහුගේ චරිතය කෙරෙහි එක්තරා පුමාණයකට බලපා තිබේ. එයින් ඔහුගේ ආත්මාර්ථකාමී ගතිය අඩු වී සමාජ පුියතාව වැඩි වී තිබේ. මෙසේ අඩු ගණනේ අර්ධයෙකින් වත් ඔහුගේ මාපියන් තෝරා ගැනීමේ පුගිකාරක අර්ථය ඉටු වන බව පෙනේ.

උපදින සත්ත්වයාට මාපියන් ඉතෝරා <sub>ඉැහීම</sub> සම්බන්ධයෙන් එක්තරා පුමාණයක නිදහසක් ඇත්තේ ය. <sub>යන්ත,</sub> කේසි තොරතුරු වලින් බොහෝ දුරට ඔප්පු වෙයි. ' අඩුවෙත් දියුණු වූ ආත්මවලට තෝරා ගැනීමේ ශක්තිය අඩු බව පෙන්වී<sub>ම්ව</sub> සාක්කි තිබේ. එහෙත් සාමානායෙන් ගත් කල මාපියන් තෝරු ගැනීම ආත්මයේ වරපුසාදයක් බව පෙනේ. නූපත් ආත්<sub>මයක්</sub> සිතා මතා ම මුඩුක්කු පරිසරයක්, දූෂිත මාපියන්, විකලාංග <del>ඇති</del> ශරී්රයක් නැතහොත් කවර හෝ අනා අහිතකර පරිසරයක් තෝරා ගත යුත්තේ කවර හෙයින් දයි තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර ය. බැලූ බැල්මට එබඳු තෝරා ගැනීමකට සිත නො නැමෙතියි පෙනී යයි. එහෙත් වඩා ගැඹුරට විගුහ කළ විට එහි <mark>නියම</mark> මානසික පරස්පර විරෝධයක් නැති බව පෙනේ.

මේ තත්වය, තමන් ඕනෑවට වැඩියෙන් මහත් වන බව හදිසියේ ම තේරුම් ගන්නා වූ මිනිසකුගේ තත්ත්වයට සමානය. ඔහුගේ රකෳණ සමාගමෙන් කරනු ලබන ඇතැම් සීමා <mark>කිරීම</mark> හෝ කාන්තාවක විසින් පුතික්ෂේප කිරීමක් හෝ පෙර ඇදි ඇඳුම් ඇඳීමට අමාරු වීම හෝ නිසා ඔහුට එක්වර ම <mark>තමාගේ</mark> මහත ගැන හැඟීමක් ඇති වෙයි. හේ බර අඩු කර ගැනීමට උපදෙස් දෙන සුදුසු මධපස්ථානයක් තෝරා ගෙන හමුවීම් වේලාවක් නියම කොට ගෙන එහි ලියා පදිංචි වී බර අඩු කරන පිළියම් මාර්ගයක් අනුගමනය කරයි. හය මාසයකට පසුව <mark>හේ</mark> කෙටි වූ බඳ පටියෙකින් යුතුව වඩා සුබිත හෘදය කියාකාරීත්වයක් ඇති ව තම අර්ථය ඉටු කර ගෙන පිට වෙයි. බොහෝ දුරව මෙබඳු ම දෙයක් කිරීමට හැකි තත්ත්වයෙකින් ආත්මයන් පවතින බව පෙනේ. හිතා මතා අපුිය තත්ත්වයක් පිළිගැනීමට තීන්දු කිරීම මිනිසුන් නො කරන දෙයෙක් නොවේ. මනුෂා*යෝ* බොහෝ වීට බලාපොරොත්තුවක් ඉටු කර ගැනීමට උපාය<mark>ක්</mark> වශයෙන් අපුසන්න සේ පෙනෙන දෙයක් තෝරා ගනිති.

l. මෙය තරමක් දුරට බුදු සම්යෙත් ද අනුමත වන මහයෙකි.

පුදුමයකට මෙන් ළදරු මරණ සම්බන්ධයෙන් මේ තෝරා ගැනීමේ නිදහසෙහි කිසියම් සම්බන්ධයක් තිබෙන බව පෙනේ. කියැවීම්වලට අනුව මාපියන් තෝරා ගැනීම නිසා ආත්මයට මෙලොව ලබා ගන්නට සිදුවන තත්ත්වය පිළිබඳ සාමානාය තුමයෙක පූර්ව ඥානයක් උත්පත්තියේ දී තිබේ. එසේ වුවත් මනුෂා වේතනාව ස්වතන්තු නිසා සියලු අනාගත සිද්ධි දක ගත නො හැකි ය. මේ නිසා මාපියන් තෝරා ගෙන ඉපදුණාට පසුව, ආත්මයට තම මාපියන් උත්පත්තියට පෙර පොරොන්දු වන්නා සේ පෙනුණු කරුණුවලට අනුව ජීවත් නො වන බව දන ගන්නට ලැබෙනු ඇත. එවිට වෙනස් වූ පරිසරය නිසා ඉපැදීමේ අර්ථය බිදී ගිය බව දන ආත්මය පසු බසී.

මේ කරුණට අදාළ, තරුණ ස්තුියක පිළිබඳ සිද්ධියෙක් අත. පූර්ව ජන්මයේ දී ඈ බාල වියෙහි දී මිය ගිය බව කියා තිබේ. ඈ ඒ මාපියන් ළඟ ඉපැදුණේ පුධාන වශයෙන් ම මවට තුබූ ඇල්මක් නිසා ය. කෙසේ හෝ උපතින් වැඩිකල් යන්නට පෙර පියා බොන්නටත් නො සැලැකිලිමත් වන්නටත් බණින්නටත් පටන් ගත්තේ ය. බලාපොරොත්තු සුන්කර ගත් ළදරිය ජීවත් නො වන්නට තීරණය කර ගත්තා ය. බාල කාලයේ තිතර වැළැඳෙන රෝගයෙකින් ටික දිනක් පෙඑණු ඕ ආ තැනට පෙරළා ගියා ය.

මෙබඳු පසු බැසීම සුලබ සිදුවීම බව කියැවීම්වලින් පැහැදිලි ව දක්වේ. මෙය විශ්වාස කළ හැකි නම් අඩු ගණනේ සමහර නිදසුන්වල දී ළදරුවන්ගේ මරණ සිත් නො ගන්නා පුථම අංකය බැලීමෙන් පසු ව බුද්ධිමත් ජුේක්ෂකයකු විසින් රහහල හැර යෑමට සමාන කළ හැකි ය. ඉහත සඳහන් නිදසුනේ දී මෙන් ඇතැම් නිදසුන්වල දී එයින් හෙළි වන්නේ උපදින ආත්මයාගේ වැරැදි විනිශ්වයයි.

ඇතැම් අවස්ථාවල දී ඉතා බාල දරුවකුගේ මරණය,

මාපියන් විසින් අවශ¤යෙන් ලැබිය යුතු දුක් සහගත අද්දුකීමෙකැයි විවරණය කළ හැකි ය. පරිතපාගශීලී ගතියෙකින් දරුවා සුළු කාලයකට මෙලොවට ආවේ මාපියන් විසින් වි<del>දි</del>ය යුතු වූ ඖෂධයක් වැනි දුක් වේදනාව ඔවුනට ලබා දීම ස<mark>දහා</mark> විය හැකි ය. පසුගිය ශත වර්ෂයට අයත් අපුසිද්ධ නවකථාවෙක තේමාව වශයෙන් යොදා ඇත්තේ මේ වර්ගයේ **ආත්ම** පරිතෂාගයෙකි. මේ කථාවට අනුව එක් දරියකට භෞතිකවාදී වූ මානාධික පියෙක් සිටීයි. හේ තම වස්තුව ගැනත් දරුව<mark>න්ගේ</mark> ලස්සන ගැනන් ආඩම්බර වෙයි. පියාට ආදරය ඇති නමුත් ඔහුගේ සාරධර්ම ආධාාත්මික කරන්නට දූරියට කළ හැකි කිසිවෙක් නොවීය. අනතුරෙකින් මිය යන ඔ නොබෝ කලෙකින් කොර දරියක ලෙසින් ඒ මාපියන් කරා ම එයි. ඈ සිතා මතා ම මේ ශරීරය හා අද්දකීම් ලැබුවේ පියා කෙරෙහි වූ <del>මෙනි</del>්ය නිසා ය. ඔහුගේ ආත්ම පාරිශුද්ධිය ඇති කරන චේතනාවක් ඔහුට ඇති කිරීමට ඇයට උවමනා විය. මෙය පුබන්ධයක් බව සතාය. එහෙත් මෙයින් අභිවෘද්ධිය සඳහා දුකක් විඳිය යුතු පුද්ගලයන් දෙදෙනකුට තෙවැන්නකු විසින් මෛතියෙන් අධානපතික සේවයක් කිරීමට සිතා ගත් විට සිදු විය හැකි දෙයෙක් අඟවනු ලැබේ. ඇතැම් වීට එබඳු දේ සිදු ව<mark>න බව</mark> කේසි කියැවීම්වලින් දක්වෙයි.

කේසි කියැවීම්වල කීප වතාවක් ම පැහැදිලි ලෙස ම කියා ඇති තවත් සිතා ගන්නා කරුණෙක් නම් ගැබ ගැනීමත් ආත්මයේ ඇතුළු වීමත් එකට ම සිදු නොවන බවයි. ගර්භණී මවුවරුනට තමාගේ සිතුවිලි ගැන පරෙස්සම් වන්නට මේ කියැවීම්වලින් නිතර කියනු ලැබේ. එසේ කියා ඇත්තේ එක්තරා පුමාණයකට ඒ සිතුවිලිවලින් පිළිසිඳ ගන්නා ආත්ම වර්ගය නිශ්චිත වන නිසා ය. පහත එන උද්ධෘතයෙන් ඒ මතය පැහැඳිලි වෙයි. ළ "ඉදිරියට එන මාසවල දී මා කොයි විදියේ මානසික ආකල්පයක් ඇති කර ගත යුතු ද ?"

උ "එය රැඳී ඇත්තේ ඔබ බලාපොරොත්තු වන දරුවාගේ වර්ගය මත ය. ඔබ සංගීතය ප්‍රිය කලාකාමී දරුවකු කැමැති වනවා නම් සංගීතය හා චිනු කලාව ගැනත් සෞන්දර්ය ගැනත් සිතන්න. ඔබ ඔහු වැඩියෙන් යාත්තික වනවාට කැමැති ද? එසේ නම් යාන්තු විදහව ගැන සිතමින් එබඳු දේ අතපන ගාන්න. මෙහි ප්‍රතිඵල නැතැයි නොසිතන්න. හැම මවක විසින් ම දත යුතු යමෙක් එහි ඇත. ගර්හණීය කාලයෙහි ඇති වන මානසික ආකල්පය ගැබට ඇතුළු වන ආත්මයෙහි ස්වභාවයට බෙහෙවින් සම්බන්ධය." 1

තවද උපතට ටිකකට පෙරත් ටිකකට පසුවත් උපතේ දීත් ආත්මය ශරීරයට ඇතුළු වීමට සමත් බව කේසි කියැවීම්වලින් පෙනී යයි. ළදරුවාගේ උපත සිදු වී පැය විසිහතරක් පමණ කාලයක් යන තුරු ශරීරයට ආත්මය ඇතුළු නොවී තිබිය හැකිය. ඇතැම් අවස්ථාවල අවසාන මොහොතේ දී පවා ඇතුළු වන්නට තිබෙන ආත්මය වෙනස් වේ. බැලූ බැල්මට ශරීරයට පණ දෙන ආත්මයෙකින් තොර ව ශරීරයට පැවැතිය හැකිය යන මතය මූලික පුනර්ජන්මවාදී මතය සමග ගැටෙන බව පෙනී යනු ඇත. එසේ වුවත් අවගෘ නො ගැළපීමෙක් එහි නැත. පරම විඥානවාදීන් 2 විසින් ශරීරයට ආත්මයේ 'වාහනය' යි කියනු ලැබේ. වාහනය යන වචනයෙන් යෝජනා කෙරෙන උපමාවක් ගතිමු. රියැදුරකු නැති නමුත් සැර වැටී 3 දුවන මෝටරයෙකින් පිතු අංග සම්පූර්ණ වූ මෝටෝරිය කඳෙක් තිබිය හැකි ය. එමෙන් ම ශරීරය ද අංග සම්පූර්ණ ව කියාත්මක ඉන්දිය

ගබහ පරිහාර දීමේ සිරිත මේ නිසා විය හැකි ය.

<sup>2.</sup> Theosophists

<sup>3.</sup> මෙහි දී සැරවැටීම සිදු වූයේ නිෂ්පාදකයන් නිසා යයි සිකීමට සිදු වේ.

පද්ධතියෙකින් යුතුව, එයට පණ දෙන පදිංචි කාරයා<sub>ගෙන්</sub> තොර ව පැවැතිය හැකි ය.

සාදෘශ්‍යයෙන් තර්ක කිරීම හැම විට ම වලංගු වූ හෝ තීරණාත්මක වූ හෝ කියා මාර්ගයෙක් නොවේ. මෙබඳු ප්‍රකාශන කේසි කියැවීම්වල නිතර නිතර එනු දක්නට ලැබෙන නිසාත් විද්‍යානුකූල නිශ්චිතත්වයෙකින් යුතු ව ජීවිතයේ නො පැහැදිලි කියා මාර්ග විවරණය කළ හැකි තරමට ප්‍රමාණවත් වූ ඥානයක් අපට නැති නිසාත් අපට මේ අන්දමට සාදෘශ්‍යය වහල් කොට කල්පනා කිරීමට සිදු වී තිබේ. කිසියම් කෙනෙක් වරක් කේසිගෙන් මේ අනිවාර්ය ප්‍ශ්නය විචාළහ. "ආත්මය ඇතුළු වන තාක් භෞතික ශරීරයේ ජීවිතය රැඳී තිබෙන්නේ කිමෙකින්ද?" ලැබී ඇති උත්තරය නො පැහැදිලි යයි නොව ගුඪ යයි කිව යුතු ය. "ජීවයෙනි, දව්‍යයේ ජීවයේ පුභවය දෙවියන් වහන්සේ ය."

මේ කරුණ ගැනත් තවත් බොහෝ කරුණු ගැනත් තවත් අභිඥා පරීකෂණ කළ යුතුව තිබේ. බාල කාලය ගැනත් දරු මාපිය සම්බන්ධතා හා උපත ගැනත් ලැබී ඇති කේසි තොරතුරුවලින් ඇති වන මන අනුගමනය කරමින් එබඳු පරීකෂණ හාවිතයට ගත් විට අපට අලුත් සුපුජනක විදහවකුත් ' කුමාර මනෝවිදහවකුත් ජාති සංවර්ධනයකුත් ඇති කර ගත හැකි ය. උත්පත්තිය පෙනෙන තරමට අහමු සිද්ධියෙක් නොවේ. බාල කාලයත් ජිවිතයේ ම කොටසෙකි. අනෙක් බොහෝ තැන්වල දී මෙන් මෙහි දීත් පරීකෂණ ක්ෂේතුය පළල් කරන නිසා කේසි කියැවීම් සිත් අලවනසුලු වෙයි.

<sup>1.</sup> Science of eugenics හොඳ දරුවන් උපදවා ගැනීම පිළිබඳ විදහාවයි.

# 18

### කර්ම විපාක වශයෙන් ඇති වන පවුල් අවුල්

අඩුපාඩුකම් සහිත දරුවකු ලොවට බිහි කිරීමෙන් ඇති වන ගෝකය මාපිය දෙපක්ෂයට ම විදින්නට සිදුවන නන් වැදෑරුම් දුක් වේදනා අතර එකෙකි. භෞතික වශයෙන් සලකන විට මේ නිසා වැඩි වියදමක් දරන්නටත් වැඩි සැලකිල්ලක් යොදන්නටත් සිදුවන බව පෙනේ. සාමාජික වශයෙන් සලකන විට, එය වචනයෙන් නො පවසන ලද අපවාදයෙකි. ආධානත්මික වශයෙන් එයින් දෙවියන් වහන්සේ මිනිසාට සලකන ආකාරය ගැන විමසීමට අවස්ථාවෙක් සැලැසේ. එය දරුවාගේ අනාගත අහිවෘද්ධිය පිළිබඳ බලාපොරොත්තුව සැක සහිත කිරීමට හේතුවෙක් ද වේ.

එබඳු මාපියනට පුනර්ජන්මවාදයෙන් මහත් ධෛර්යයක් හා සංරකෂණයෙක් ද සැපයෙයි. පළමු කොට ම මේ මූල ධර්මයෙන් ඕනෑ ම විකෘතියක් කර්ම හේතුවෙන් විය හැකි බව පැහැදිලි වෙයි. උපතේ දී සිදු වූ තුවාලවීම සමහරෙක් කර්ම හේතුවෙන් නොවූ බව කියන නිදසුන් කීපයෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල තිබේ. (මේ කරුණු පිළිබද තව දුර විමසීමෙක් කර්මය පිළිබඳ පරිවිඡේදයෙහි දක්නට ලැබේ.) එහෙත් සාමානායෙන් ගත් කල ජන්ම විකෘතිවලින් දක්වෙන්නේ අතීත ජීවිතවල කරන ලද පාප කර්මයෙකි. දෙවැනි ව මාපියන් හා විපතට පත් දරුවා අතර වූ සම්බන්ධතා, හැම විට ම වාගේ කර්ම විපාකයෙක් බව පෙනී යයි. තද මෝඩකමින් ද බැරිකමින්ද මොළයේ වතුර තිබීමෙන් ද තවත් නොයෙක් හෝචනීය රෝගවලින් ද පෙළෙන දරුවන් පිළිබඳ ව කරන ලද කැපවීම් වල දී මේ කියමන නිතර නිතර හමු වේ. "දරු මාපිය යන දෙපක්ෂයටම මෙය කර්ම විපාකයෙකි."

මේ වර්ගයේ කර්ම විපාක පිළිබඳ ඉතා හොඳ නිදසුනෙක් දොළොස් හැව්රිදි යුදෙව් දරියක පිළිබඳ සිද්ධියෙහි දක්නට ලැබේ. ඉතා කුඩා අවදියේ සිට, ඕ අපස්මාරයෙන් පෙළුණාය. වැළැඳෙන අවස්ථාවේ දී කරදරයක් පමණක් නොව මෙයින් ඉතා බරපතළ චරිත හානියෙක් ද ඇති විය. කියැවීමට අනුව දරිය, මව හා පියා යන තුන් දෙනාගෙන් යුතු මේ පවුල ඇමෙරිකාවේ විප්ලව කාලයේ දී ද මෙසේ එකතුව සිටියේ ය. ජනපද වාසීනට නොව එංගලන්තයට පක්ෂපාත වීම ආර්ථික වශයෙන් වැඩියෙන් ලාභ බව, දෙමාපියෝ තේරුම් ග<mark>ත්හ.</mark> එහෙයින් ඔව්හු කිරීටයට පුයෝජනවත් වන තොරතුරු රැස් කරන්නට පටන් ගත්හ. රූමත් දියණිය දක්ෂ සාහසික තැනැත්තියක් වූවා ය. එක්ව තුබූ ඒ දඤනා, මාපියන්ගේ කාර්යයට බොහෝ පුයෝජනවත් විය, මාපියෝ ඈ සංචර **කරනු** වෙනුවට ඇගේ සහජ දක්ෂතා දේශපාලන කටයුතුවලට පුයෝජනවත් වන සේ මිනිසුන් පෙළැඹවීමට යෙදීම සඳහා ඈ නමා ගත්හ.

මේ සිත් ගන්නාසුලු නෘතෳයේ අන්තයේ කිමෙක් වී දශිි කියැවීම්වලින් හෙළි නො කෙරෙන නමුදු වර්තමාන ජීවිතයේ දී ඇති වූ එකී පුතිඵල නම් දක්වනු ලැබේ. එයින් අපට **දෙවියන්** වහන්සේගේ මෝල් අඹරන්නේ සෙමින් නමුත් හොඳට ම කුඩු වන්නට අඹරන බව සිතන්නට සිදු වේ. ළදරිය පිළිබඳව ජීවිත කියැවීම මෙබඳු ය.

"මේ තැනැත්තියගේ මාපියනට ඈ පිළිබඳව ලැබී ඇති ඉඩ පුස්තාව ද ඇයට ඔවුන්ගෙන් ඉටු විය යුතු යුතුකම් ද සොයා ගැනීමට ඔවුන්ගේ ජීවිත කියැවීම්වලින් ලබා ගත් අතීත තොරතුරු සසඳා බැලිය යුතු ය.

මේ තැනැත්තියගේ වර්තමාන දුෂ්කරතා දක්නා හැම දෙනා ම හැම ආත්මයකට ම එය ම හමුවන බව තේරුම් ගත යුතු ය. දෙවියන් වහන්සේ රැවැටී නැත. හැම ආත්මයකට ම තමා විසින් වපුළ දෙය නෙළා ගන්නට සිදු වේ.

අතීතයේ දී කරන ලද තමා උසස් කිරීම් හා පිනවීම් දූන් මහා දුඃඛ චිපාකයක් විඳින්නා වූ කෙනකුගේ ශාරීරික තත්ත්වයෙකින් එළියට එයි...."

දත් මේ ලෝකයට මේ ආත්මයේ ඇතුළු වීම පිළිබඳව වග කිව යුතු අය ම එකල ඇයට සුදුසු ආත්ම දමනයක් ඇති කර ගැනීමට නොහැකි වීම පිළිබඳව බොහෝ දුරට වගකිව යුතු වූහ. සත්තෙකින් ම ඔව්හු වැඩි ආර්ථික පුයෝජන සඳහා ඈ යොදා ගත්හ. එහි පුතිඵල වශයෙන් දන් ඒ අය විසිනුත් වීදිය යුතු විපාක රාශියක් පැමිණ තිබේ."

කොටින් කියතොත් දුව දුන් ඇගේ කායික ආබාධයෙන් පූර්වයෙහි වග විභාගයක් නැති ව කරන ලද අධික කාමසේවනයෙහි විපාක විඳී. ඇගේ පූර්ව අසංවරයට වග කිව යුතු මාපියනට දුන් ඇය රැක බලා ගන්නට වීම යුක්ති සහගතමය.

නිව්යෝක් නගරයෙහි අන්ධව උපන් ළදුරියක පිළිබඳ

තවත් සිත් ගන්නා නිදසුනෙක් ඇත. ඡයාරූපවලට අනුව නිශ්චය කරතහොත් ඕ පියකරු ය. ඈට අල්පමාතු පෙනීමෙක් තිබිණි. එහෙත් වස්තූන්ගේ හැඩය වෙන් කොට හඳුනා ගත නොහැකි ව්ය. ඇගේ මව ඉල්ලා සිටියේ කායික කියැවීමෙකි. දරිය පිළිබඳ ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගෙන නැති නිසා ඇගේ ආබාධයේ කර්ම හේතුව අපට දන ගත නොහැකි ය. කෙසේ හෝ මව තමා පිළිබඳ ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගත්තා ය. දරියට ඇගෙන් ඉටු විය යුතු යුතුකමේ යුක්තිය මෙහි දී පහදා දී තිබේ.

අතීත ජන්මයේ දී මව ගුරුවරියක ව සිටි බව පෙනේ. කියැවීම මෙසේ ය; "මේ තැනැත්තිය මවකට කරදරයක් ඇති වූ අවස්ථාවෙකින් පුයෝජන ගත්තා ය. මෝ බොහෝ මිනිසුන්ගේ හදවත් හා සිත් තුළ උසස් තැනකට නැග සිටියා ය. මිනිසුන් දකින්නේ බාහිර පෙනුම පමණයි. දෙවියන් වහන්සේ හදවත් දකින සේක. මේ වර්තමාන විපතෙහි දී ඔබටත් ඔබේ සැමියාටත් තමාගේ ම ආත්ම හමු වී තිබේ. එසේ වූයේ වරක් නුඹලා දෙවියන් වහන්සේ ගේ නියමයට ඉහළින් ආත්මාර්ථය තබා ගත් නිසායි."

මේ නාටා ස්වරූප කුමන්නුණයේ නියම ස්වභාවය කිමෙක් දයි අනුමාන කරනවාට වැඩි දෙයෙක් අපට කළ නොහැකි ය. මීට පියාත් පටලැවී සිටි බව පෙනේ. නිශ්චය වශයෙන් අපට දක්නට ලැබෙන්නේ ශුරුවරිය මවකගේ හිතේ සැනසුම කැප කොට ඇය තමාගේ ආත්මාර්ථය සඳහා යොදාගත් බව ය. මෙහි පැහැදිලි දෛව පුවාහ දෙකක් ඇති බව පෙනේ. අයුතු පුයෝජනයට යොදා ගනු ලැබූ ස්තියට ද අන්ධ වීමෙන් විදිය යුතු කර්මයක් තිබෙන්නට ඇත. එය කෙරෙන්නට ඇත්තේ පූර්ව ආත්මයෙක දී විය යුතු ය. එහි විපාක විදීමට වර්තමාන ජීවිතය නෝරා ගෙන ඇත. ඉපැදීමේ මාර්ගය වශයෙන් වර්තමාන මව තෝරා ගන්නා ලද්දේ මවගේ ම කර්මයට විපාක විදීමට ඉඩ සලසා දීමට ය.

තුන් වන නිදසුන තද මෝඩකමක් පිළිබඳ එකෙකි. මෙහි දී ද ලැබී ඇත්තේ තොරතුරු ස්වල්පයෙකි. එහෙත් වර්තමානයෙහි අඩුපාඩුකම් සහිත දරුවකු මේ මව වෙත ඇදී ඊමේ කර්ම හේතුව පලස්තීනයේ වූ පූර්ව ජන්මයෙක දී මව විසින් පීඩිතයනට කවටකම් කිරීම බව පෙනේ.

තවත් නිදසුනෙක් දියහිස<sup>1</sup> නමින් හැඳින්වෙන දුර්ලභ රෝගය ඇතිව අඩු වයසින් උපන් දරියක පිළිබඳව ය. ඇගේ උපතින් ස්වල්ප දිනකට පසු ව මව කලුරිය කළාය. තරුණ වැන්දඹු පියා දරිය කතෝලික ගෙයෙක නතර කෙළේ ය. දරියට සතර හැවිරිදි වූ කල හේ ඈ ගැන කායික කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියේ ය. ඔහු ලියා ඇත්තේ මෙසේ ය;

"බුද්ධිමත් වූ මේ දරියට හැම දෙයක් ම තේරෙයි. මිනිසුන්ගේ නම් දන්නා වූ ඈට තරමක් හොඳට සාකච්ඡාවක් කර ගෙන යත හැකි ය. ඇගේ ඔළුවේ බර නිසා ඈට ඇවිද්ද නොහැකිය. ඇගේ හිස පරෙස්සමින් දරා සිටිය යුතුව ඇත."

දරිය ගැන ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගෙන නැති නිසා ඇගේ ආබාධයේ කර්ම හේතුවේ ස්වභාවය ගැන යමක් කියා නැත. එසේ වුවත් තමා ගැන ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගත් පියා දරියට ඔහුගේ තුබූ පූර්ව සම්බන්ධය ගැන ඇසුවේ ය. පැහැදිලි කෙට් පිළිතුර මෙසේ ය; "මීට පෙර අද්දකීමේ දී ඔබට උපකාර කළ හැකි ව තිබුණා. එහෙත් ඔබ එය කෙළේ නැත. දන් උදවු කළොත් හොඳා" අභාගායකට මෙන් ඔහුගේ චාරිතු පාපයේ ² ස්වභාවය දන ගැනීමට තරම් කියැවීමේ තොරතුරු නැත. ඩියර්බෝර්න් වරායෙහි වෙළෙන්දකු ව සිටි හේ "මානසික³ වශයෙන් හා ආර්ථික වශයෙන් ද දියුණු විය. ආධාාත්මික

<sup>1.</sup> Water head

<sup>2.</sup> චාරිතු පාපය නම් කළ යුතු දෙය නො කිරීමේ පාපයයි.

මානසික දියුණුව වශයෙන් බුද්ධියේ දියුණුව ගත හැකි ය. ආධ්‍‍යාත්මික පිරිහීම නම සද්ගුණවලින් පිරිහීම ය.

වශයෙන් පිරිහුණේ ය." අප ඔහුගේ අන්තිම ජීවිතය ගැන දන්තේ මෙපමණ ය.

මේ කරුණ සම්බන්ධයෙන් එක් අනුමානයෙක් බලගතුව නැගි සිටී. එනම් මිනිස් දුකට උපේඎක වීම නිසා, දෛවය ඒ දුක ගෙනවුත් අපගේ ම දොරකඩ තබන්නේ ය යනු ය. මිනිසකු අතිකකුට ක්රූර කිුයාවක් කිරීමට තරම් නපුරු නොවී සිටිනු ඇත. එහෙත් හේ දුන්තේ ¹ විසින් අපායට කැප කරනු ලබන පුද්ගලයන් මෙන් චාරිතු වශයෙන් නරක නො වන්නා සේ ම වාරිතු වශයෙන් හොඳ ද නොවේ. අනෳයන් දුක් විඳිනා කල්හි උපේඎක වීම, අනාගත ශාරීරික විකෘති ඇති වීමට තරම් පුබල පාපයක් නො වන්නට පුළුවන. එහෙත් ඔහු කෙසේ <mark>හෝ</mark> අනුකම්පක විය යුතු ය. කෙසේ හෝ ඔහු මිහිපිට ඇති දුංඛිතයන් උදෙසා වෙහෙසීමට උගත යුතු ය. ඔහු කාරුණිකයකු කිරීම සඳහා ඔහුට ම ආබාධය ඇති වීම සුදුසු නැති නිසා ඔහු පීඩිත දරුවකුගේ පියකු වීමට වඩා හොඳ උපාය මාර්ගයක් තිබේ <mark>ද ?</mark> තම දරුවන්ගේ ම අසරණ අදඎ භාවය දුකීමේ මාර්ගයෙන් ඔහුට පීඩා විදින දරුවන්ගේ මාපියන් විදින දුකත් මිනිස් දු**කේ** අර්ථයත් තේරුම් ගත්තට ඉඩ සලස්සා දී ඇත.

චාරිතු ශීල වශයෙන් වූ පරිතසාගය ඉගෙනීමට ඉතා හොඳ අවස්ථා දෙකක් පිට පිට සලස්සා දී තිබිය දීත් තව ම ඔහු උපේඎක ව ම සිටී තම, ඔහුගේ ශරීරය තුළ ම පීඩා ඇති වන තරමට චාරිතු පාපය බලගතු වනු ඇත. මෙසේ ඔහු ඊළඟ ආත්මභාවයේ දී කිසියම් කුමයෙකින් පීඩිත ව උපදිනු ඇත. කියවීම්වල කොතතෙක දී වත් එබඳු සිද්ධි පරිපාටියක් ගැන පැහැදිලි ව කියැවී නැත. එහෙත් මෙහි දීත් තවත් බොහෝ නිදසුන්වල දීත් එබඳු කද ඇඟැවීමක් කැර ඇත.

ඉහත දක්වූ නිදසුන් බඳු නිදසුන්වලින් මාපියන් හා දරුවන්

 <sup>122</sup> පිට බලන්න.

අතර කර්ම ණයක් තිබිය හැකි ආකාරය දක්වේ. එක ම පවුලේ දරුවන් දෙදෙනකුන් අතරතර ද කර්ම සම්බන්ධතා තිබිය හැකි ය. කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති සහෝදරියන් දෙදෙනකු අතර වූ විරෝධය පිළිබඳ පුදුම නිදසුනින් මෙය ඉතා හොඳින් පැහැදිලි වෙයි.

මේ කරුණට සම්බන්ධ දරියන් දෙදෙනාගේ සම්බන්ධතාව, කුඩා කල පටන් ම ඊර්ෂපාවෙන් සැකයෙන් හා ද්වේෂයෙන් යුක්ත වූවෙක් විය. සුළු කරුණෙකින් පවා ඔවුන් අතර කෝලාහල ඇවිලී ගියේ ය. දරුවන් පස් දෙනකු සිටි මේ පවුලෙහි අනෙක් සහෝදර සහෝදරියන් අතර එබඳු විරුද්ධවාදිතා පැවතුණේ නැත. ඇතැම් විට, ජෙපායිඩ්යානු දෘෂ්ටියෙන් සහෝදරියන් අතර වූ විරුද්ධවාදිත්වය, පියා අත්පත් කර ගැනීම සඳහා වූ කිසියම් බාලක ඊර්ෂපාවක් පදනම් කර ගෙන විවරණය කෙරෙනු ඇත. සතප වශයෙන් ම කේසිගේ අහිඥා ඥානයට අනුව ස්තීන් දෙදෙනාගෙන් එකකු තුළ ලිංගික වූ ඊර්ෂපාවෙක් තිබුණේ ය. එහෙත් එය ඇති වූයේ වර්තමාන පියා නිසා නොව වැඩිමහල් දරියගේ පෙර ජන්මයේ ස්වාම් පුරුයො නිසා ය.

මේ පැවැලිලි සහිත සම්බන්ධතාවට අයත් පුද්ගලයන් තිදෙනා පැහැදිලිව තබා ගනු සඳහා වර්තමාන ජන්මයේ දී ඔවුන්ගේ නම් සඳහන් කිරීම පහසුය. බාල සොහොයුරිය ලවු නම්. වැඩිමහල් සොහොයුරිය ඇලිස් ය. ලවුගේ සැමියා ටොම් ය. ලවු තම සැමියාටත් සහෝදරියටත් තුබූ පූර්ව සම්බන්ධතාව පිළිබඳ විවරණයක් ඇසූ විට (ඒ කාලයේ දී ඇයට , මේ දෙදෙනා සම්බන්ධයෙන් ම දුෂ්කරතා තිබිණි.) පහත එන කුඩා කථාන්තරය කියන ලදී.

යටත් විජිත යුගයේ අපර භාගයේ දී වර්ජිනියාවේ සිටි මේ තිදෙනා ඔවුනොවුන් හොඳින් දැන සිටියහ. එකල ටොම්, ඇලිස්ගේ සැමියා ය. ලවු ඒ සමාජයේ සිටි මාතෘ පුර දූතිකාවක බඳු තැනැත්තියකි. ටොම්ගේ බිරිය විශේෂ වශයෙන් දක්වා නැති කිසියම් සිද්ධියක් නිසා ටොම්ගෙන් වෙන් ව සිටිය දී ලවු ටොම්ට සාත්තු කොට ඔහු සුවපත් කළා ය. ලවුගේ චේතතා පරිතයාගශීලී සහෝදරියකගේ පවිතු චේතතා ම ය. එහෙත් ඇගේ කරුණාව නිසා ටොම් හා ඇය අතර ඔවුනොවුන්ගේ අගය තේරුම් ගැනීමේ සුහද සම්බන්ධතාවෙක් ඇති විය. මෙය දූන ගත් ඇලිස් ඊට තදින් විරුද්ධ වූවාය. පුතිෂ්ඨා රහිත වූ විරෝධයත් ඊර්ෂයාවත් ඉක්මනින් ම ද්වේෂයක් බවට පරිවර්තනය විය. හාරාගෙන යන මේ මනෝභාව කෝප වූ ස්තියගේ ආත්මයේ යටට කොතරම් තදින් කාවැදී ගියා ද යනහොත් ශත වර්ෂ

තර්කානුකූල ව සලකන විට මේ ජන්මයේ දී ඇලිස්ට තම බාල සහෝදරියට ද්වේෂ කරන්නටවත් ඈ බය වද්දන්නට වත් හේතුවෙක් නො තිබිණි. එහෙත් ඇගේ යටි සිතේ පතුලෙහි ද්වේෂයේ සැලැස්ම තැන්පත්ව තිබිණි. ලවුගේ යට් සිතෙහි ද ආරක්ෂා වීමේ හා පළි ගැනීමේ සියලු උපකුම පිබිදුණේ ය. ඔව්හු නො සිතා ම වාගේ අතීතයේ තුබූ හැඟීම් පිළිබඳ නාටා නැවත රහ දක්වන්නට වූහ. මේ ස්තීන් දෙදෙනා අසංඥ ව යුද වැදුණේ වරක් ඔවුනට යුද වැදීමට පැහැදිලි හේතුවක් තුබූ නිසා ය.

එක ම මාපියන් ඇති දරුවන් අතර වූ කර්ම විපාක ස්වභාවයක් ඇති සම්බන්ධතා පිළිබඳ දෙවන නිදසුනෙක් ඉංගීසි මාපියන්ගෙන් නිපන් දරුවන් දෙදෙනකුන් පිළිබඳ ව ඇත. දෙවන ලෝක යුද්ධ සමයේ දී ඔවුන් රැක බලා ගත්තේ අමෙරිකානු ස්තියකි. එකල ඕ නව එංගලන්ත රාජායෙක තුබූ තමාගේ දියුණු වන පාසැල අධායකුණය කරමින් සිටියා ය. දරුදරියන් බාර ගන්නා විට දරුවාගේ වයස අවුරුදු දහයෙකි. දරියගේ වයස අවුරුදු පහකි. ශාස්තීය පක්ෂයෙන් ද මුළු ජීවිත කාලයක් තිස්සේ දරුවනට ඉගැන්වීමෙන් ලැබූ පුායෝගික වූ අද්දකීම පසායෙන් ද යන දෙකින් ම මනෝවිදහාව පිළිබඳ ව හොඳ හුරුවක් ඇති ව සිටි බාරකාරිය මේ සහෝදර සහෝදරියන් දෙදෙනා අතර තිබුණු කැපී පෙනෙන විරෝධය ගැන සැලකිලිමන් වූවා ය. පුධාන ආකුමණිකයා ලෙස පෙනුණේ සහෝදරයා ය. එක් ලිපියෙක ඇ මෙසේ ලියා ඇත. "හේ අතිශයින් ම දීප්තිමත් ය. එහෙත් පොර කුකුළකු සේ නට්සි කුම යොදන හෙතෙම බෙහෙවින් ම අනුකම්පනීය ය" ඕ දරුවන් දෙදෙනා ගැන ම ජීවිත කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියා ය.

මේ කියැවීමෙන් තදින් සිත් ගන්නා සිද්ධියෙක් අනාවරණය විය. මේ දරුවත් දෙදෙනා පුරාතනයේ භයානක ලෙස පවුල් සටනක් ගෙන ගිය ස්කොට්ලන්ත වංශ දෙකෙක සාමාජිකයෝ වූහ. මෙහි දී ද මේ වෛරය චිත්ත සන්තානය යටින් පුවාහයක් සේ ශත වර්ෂ කීපයක් තිස්සේ පැවැතී දස හැවිරිදි දරුවකු හා පස් හැවිරිදි දරියක අතර විරුද්ධවාදීත්වයක් මතු කරන තරම් පුබල ව නැඟී සිට ඇත.

මේ නිදසුන් දෙක කරුණු කීපයක් ඉටු කර ලීමට පුමාණවත් ය. මේවායින් මෙහි ගැබ් වී ඇති මූල ධර්ම පැහැදිලි කෙරෙයි. තමන් අතර හා තම දරුවන් අතර වූ විවරණය කළ නො හැකි වූ වෛරයන් නිසා පීඩා විඳින්නට සිදු වී ඇති පුද්ගලයනට හා තමන් වෙත පැමිණෙන ආතුරයන්ගේ එබඳු පුශ්නවලට මුහුණ දෙන්නට සිදු වන මනෝවිගුාහකයනට ද ඉදිරිපත් ව ඇති දුෂ්කරතාවට සුදුසු හේතුවක් යෝජනා කිරීමට මේ නිදසුන් දෙක පුමාණවත් ය.

දැන් ඇති වන කෝපවීම් පමණක් පදනම් කර ගෙන සාමාජිකයන් අතර වෛර ඇති වීමට සැහෙන හේතු ඕනෑ ම පවුලෙක ඇත. සාමානායෙන් උපේඎකත්වයට හා සුළු සුළු අරුචිකම්වලට පමණක් හේතු වන එබඳු නො ගැළැපීම් නිසා ඇති වන හැඟීම් ඇතැම් අවස්ථාවල දී පමණක් නොදරිය හැකි තරමට ද කිට්ටු පවුල් ජිවිතය නමැති කෝව පුපුරුවා ලන තරමට ද බලගතු වෙයි.

පුනර්ජන්මවාදය වීවේචනය කරන්නා (හොඳ ම වීවරණය සරලතම නියාමය යන)' "අරපරෙස්සම් නියාමය" අනුගමනය කරමින් පවුල්වල හට ගන්නා වූ විරුද්ධවාදිකම්, මෙලොව ඇති වන සිදුවීම්වලින් ම විවරණය කළ හැකි නිසා, පුනර්ජන්මවාදයක් ඇද ගැනීම අනවශා යයි කියනු ඇත. අරපරෙස්සම් නියාමය පිළිබඳ ව කෙරෙන සාමානෳ හැඳින්වීම කෙරෙහි විශ්වාසය බිඳී ගොස් නො තිබුණා නම් පුනර්ජත්මවාදීන් බොහෝ දෙනකු මේ ව්රෝධයට සම්පූර්ණයෙන් ම එකඟ වනු ඇත. විශ්වය පිළිබඳ මිනිසුන්ගේ පරිකල්පනා බුද්ධිමත් ලෙස සංවර කිරීමෙන් මේ අරපරෙස්සම් නියාමය පුයෝජනවත් සේවයක් කර ඇති බව නිසැක ය. යමක් වීවරණ සඳහා අනවශා වැල්වටාරම් ඇද නො ගත යුතු යයි මේ නියාමයෙන් කියැවෙයි. එහෙත් පුනර්ජන්මවාදය පසෙක තිබිය දී විදහාවේ සොයා ගැනීම් නිසා ඇති වූ විශ්වය පිළිබඳ පෘථුල දෘෂ්ටියෙන් පමණක් බැලුවත් සරලතම විවරණය නිවැරැදි විය යුතු ය යන පිළිගැනීම මත දිලිසෙන සෝදිසි එළියක් වැටෙන බව පෙනෙයි. අරපරෙස්සම් නියාමය, විශ්චයේ කිුයාකාරීත්වයන්ගේ සරලකම පිළිබඳ නිවැරැදි නියාමයක් නොව මිනිසාගේ සිතේ සරලකම හෙළි කරන නියාමයක් බව ඒ එළියෙන් පෙන්වනු ලැබේ. අද සරල යයි සිතනු ලබන දෙය අසම්පූර්ණ කැබැල්ලක් පමණක් බව අලුත් සිද්ධීන්ගේ එළියෙන් ඔප්පු වනවා ඇත.

පුනර්ජන්මවාදයේ සාමානෳ යුක්ති සහගත භාවය පිළිගත හොත් විවාදයට පාතු විය හැකි විස්තර නිකම ම සුදුසු තැන්වලට වැටෙනු ඇත. මනුෂෳ පුාණින් අතර වූ ඕනෑ ම

Law of Parsimony යමක් විවරණය කිරීමේ දී වහල් කොට ගනු ලබන සාධක ගණන හැකි තරම් අඩු විය යුතු යනු මෙයින් අදහස් කෙරේ.

විරුද්ධවාදීත්වයක් සඳහා තත්කාලීන හේතු සොයා ගත හැකි යයි පිළිගත හැකි නමුත් ඒ එක්කම ඒ වීරුද්ධවාදීත්වයට පදනම වැටුණේ ශත වර්ෂ ගණනාවකට පෙර දී යයි ද සිතිය හැකි ය.

සත්තෙකින් ම කිසියම් විරුද්ධවාදීත්වයෙක අතීත ජීවිත තේතුව සොයා ගැනීමෙන් එය දිය වී නො යන බව මතක තබා ගත යුතු ය. ද්වේෂයේ විය ගසේ බැඳී සිටින හවුල්කාරයන් දෙදෙනා ජීවිතයෙන් ජීවිතයට එසේ ම බැඳී සිටීමට අකැමැති නම්, ද්වේෂය වෙනුවට මෛතියත්, වෛරය වෙනුවට කරුණාවත් යෙදීමට සිතා මතා ඉවැසිලිමත් ව උත්සාහ ගත යුතු ය.<sup>1</sup>

මේ අවවාදය එක ම පවුලේ සාමාජිකයන් අතර වූ විරුද්ධවාදිකම් පිළිබඳ ව පමණක් නොව කොතැනෙක හෝ සිටින පුද්ගලයන් සමඟ අපේ ඇති විරුද්ධවාදිකම් පිළිබඳව ද වලංගු වෙයි. අන්තිම විශුහයේ දී පවුල සම්බන්ධයෙන් අපට අද්දකින්නට ලැබෙන, නිතර සිදු වන කාර්ය මාරුව නිසා අවසාන සතායේ දී අප එක් තනි පවුලෙක සාමාජිකයන් නො වන බව පෙනී යා යුතු ය. අප සාමාජිකයන් වන්නේ මනුෂා වර්ගයා² නමැති එක් මහ පවුලෙක ය. අප ජිවත් විය යුත්තේ නිතර මේ සතාය සිහියේ තබා ගෙන ය.

නහි වේරේන වේරානි - සම්මන්තිධ කුදාවනං අවේරේන ව සම්මන්ති - ඒස ධම්මෝ සනත්තනො

<sup>2.</sup> කේසි මිනිසුන් සතුන් විත් සතුන් මිනිසුන් විත් උපදනා බවක් දක නැත. ඔහුගේ මතය එසේ නූපදනා බව ය. මේ පොතේ කතුවරිය ද ඒ මතය ම , දරයි. සමහර විට කේසිගේ අභිඥා ඥානයට එය අසු නොවූවා විය හැකි ය. අප අතර පවත්තා බෞද්ධ මතයට අනුව නම් සත්තු මිනිසුන් විත් උපදති. මේ මතය අටුවාවල පමණක් නොව පෙළ පොත්වල ද තිබේ. තථාගතයන් වහන්සේගේ කම්ම විභංග ඥානය මෙන් ම චුතුපපාත ඥානය ද සෙසු මහණ බමුණන්ගේ ඒ ඥානයට වඩා ගැඹුරු ය. බෞද්ධ මතයට අනුව නම් මෙහි දී යෙදිය යුතු වන්නේ "මනුපහ වර්ගයා" යනු නො ව "සත්ව වර්ගයා" යනු ය.

## 19

## වෘත්තීය දකෂතාවේ අතිත ජන්ම සම්භවය

අමරණීයත්වය :- අනාගතයේ දී ආත්මයේ අනන්ත පැවැත්ම ය.

(The Funk and Wagnalls New Standard Encyclopedia)

සිට මාන පයෙන් කුිස්තියානි දේව ධර්මයෙහි අමරණීයත්වය ගැන ඉගැන්වෙන්නේ එක් පැත්තකට -අනාගතයට පමණක් පැතිර ඇත්තක් ලෙස ය. චාතුර්මාණික භෞතික විදහවෙන් ලැබෙන අකාලිකත්වය පිළිබඳ නව සංකල්පයන්ගේ එළියෙන් බලන විට ඒ මතය හැම අයුරින් ම අසම්පූර්ණ බව පෙනී යයි. විදහනුකූල කල්පනා පසෙක තබා හුදු ආගමික ශුද්ධාවේ දෘෂ්ටියෙන් පමණක් සලකා බැලුවත් ආත්මය අවශාගයන් ම අකාලික විය යුතු බවත් එනිසා ම එය අමරණීය නම්, අජාත විය යුතු බවත් පෙනී යා යුතු ය. එය

<sup>1.</sup> Fourth - dimensional physics පරිවර්තකයන්ගේ දනිමට අනුව වාතුර්මාණික - හෞතික විදහට නම දිග, පළල හා උස පමණක් නොව කාලයත් සම්බන්ධ කරගත් භෞතික විදහට ය. නිව්වන්ගේ භෞතික විදහට පෙනුමාණික භෞතික විදහව තොතික විදහට පෙනුමාණික භෞතික විදහවෙකි. භෞතික විදහව චතුර්මාණික කරන ලද්දේ අයින්ස්ටයින් විසිනි. මෙයින් දික් - කාල දෙක එකට බැඳි ඇති බව කියැවෙයි. නිර්වාණය වැනි පරමාර්ථ ධර්මයක් අවකාශ හා කාල යන දෙකින් ම මුක්ත විය හැකි ය. මෙහි සඳහන් අකාලිකන්වය එවැන්නක් විය හැකි ය.

Timelessenss

අනාගතයේ දී නිත්ත ව පවතින්නට නම්, අතීතයේ දී ද නිත්ත ව පැවැතී තිබිය යුතු ය. එවිට අප "උපත" "ජීවිතය" හා මරණය යන වචනවලින් සීමා කොට දක්වන ජීව විදහත්මක කථාන්තරය හුදු පෙනීමෙක් පමණි. එය භෞතික නො වූ නිත්ත ආත්මයේ මැවීමෙකැයි කිව යුතු ය.

අතීත ජන්ම පිළිබඳ මේ මතය නචීන කිුස්තියානි දේව ධර්මය විසින් බොහෝ දුරට ඉවත දමා ඇති නමුදු පැරැණි ඥානවාදී කිස්තියානිය¹ විසින් පිළිගන්නා ලද්දෙකි. නූතන කවියන් කීප දෙනකුන් විසින් ම මේ අදහස පවසා තිබේ. ඔවුන්ගෙන් කෙනකු වන වර්ඩස්වර්ත්ගේ "Intimations of Immortality" නම් පදා පන්තියෙන් එය නිතර උද්ධරණය කොට දක්වනු ලැබේ. "අපගේ උපත නිදා ගැනීමෙක් හා අමතක වීමෙක් පමණෙක් ය." යන වර්ඩ්ස්වර්ත්ගේ හැඟීම සනාතන පුඥාලෝකයෙන් බලන විට පදනමක් ඇත්තක් බව පෙනී යයි. අප සමඟ උදාවන ආත්ම කිසියම් තැනෙක දී අස්තයට ගොස් ඇතින් අප කරා පැමිණෙතැ යි යන ඔහුගේ මතය ආත්ම අතීත ජන්ම විශ්වාස කරන්නා වූ සිය ගණනක් විසින් නිතර උද්ධාරණය කරනු ලැබේ. එහෙත් ඔහු "trailing clouds of glory do we come" (- අපි කීර්තිමහිමයේ ඇදෙන වලාකුළු සේ එමු.) යනුවෙන් කියන විට පුනර්ජන්මවාදියා, වර්**ඩ්ස්වර්ත්** අතිශයෝක්තිය මඳක් අඩු කොට ස්වභාවෝක්තියට බරව කීවා තම් හොඳ යයි සිතයි. අන්තිම අර්ථයෙකින් ගත් කල ආත්මය මුල දී දිවෘත්වයෙන් පැමිණි බවත්, එනිසා ම අමතක ලෙසෙකින් නමුත් ඒ පුාථමික ශුද්ධත්වයෙන් හා භාස්වරත්වයෙන් යුතු බවත් සතාය.2 සත්තෙකින් ම උත්තරාත්මයේ අතීන්දීය පක්ෂයෙහි

<sup>1.</sup> Gnostic Christianity

<sup>2.</sup> මෙහිදී "පහස්සරමිදං භික්ඛවේ චිත්තං තඤ්ච බො ආගන්තුකේ හි උපක්කිලෙසේහි උපක්කිලිට්ඨං" යනු ද සිහි කිරීම මැනවී. "චාරිජොව එලේ ඛිත්තෝ" යනාදී ධම්ම පද ගාථා ගැන ද සිතිය යුතු ය. ජල නමැති ගෘහයෙන් උඩට ගෙන ගොඩ දමන ලද මාළුවකු මෙන් මේ සිත මාරයාගේ විෂයය ඉක්මවන්නට දඟලන බව එයින් කියැවේ.

දිවපමය කිරණයක් හා සෞන්දර්යයක් තිබිය හැකි ය. එහෙත් කරුණට අදාළ මනෝවිදහාත්මක සිද්ධි නම් සරලය, සාමානපයෙන් දිරි ගන්වනසුලු ය. ඒවායින් අපට පෙනෙන්නේ අප කීර්ති මහිමයෙන් ඇදෙන වලාකුළු සේ එන බව නො ව පුළුවන්කම් හා බැරිකම් ද ගුණ හා දෝෂ ද පුබලතා හා දුර්වලතාද පිළිබඳ ව රැස් කර ගත් මහා සංස්කාර භාරයක් ඇද ගෙන එන බව ය.

වැඩියෙන් වෘත්තීය උපදේශකත්වයට ඇරුණු ජීවිත කියැවීම වලින් තරම කිරුම් බර හරි හැටි දක්වෙන අන් තැනෙක් නැත. ආකල්ප, අභිරුව් හා චරිත ගුණ අතීතයෙන් පැමිණීමේ දී අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය කෙසේ කියාත්මක වේ දයි අපව කියැවීම් වලින් දනට ම දක්නට ලැබී ඇත. මනුෂා දක්ෂතා පිළිබඳ වත් ඒ මූල ධර්මය ම කියාත්මක වන බවත් මනුෂායන්ගේ වෘත්තීය ජිවිතයේ දී එය වැදගත් සාධකයක් වන බවත් දක්නට ලැබේ.

කියැවීමවලින් ලැබෙන මේ පිළිබඳ හොඳ නිදසුනෙක් නිව්යෝර්ක් නගරයෙහි සිටි විලාසිතා සෞන්දර්ය විශේෂඥ වරියකගේ අතීත ජන්මවලින් දක ගත හැකි ය. සිත් බඳනා සුරුපී ස්තියක් වූ ඕ රූපාලංකරණයට ද කේශ ලීලා රචනාවටද චරිත සංවර්ධනයට ද කැප වූ සුබෝපභෝගී ලීලාගාරයක් පවත්වා ගෙන ගියා ය. කියැවීමේ දී අතීත ජන්ම තුනක් දී ඇත. වර්තමානයේ ඇති වෘත්තීය නමුතාවට කෙළින් ම සම්බන්ධ බව පෙනෙන්නේ මෙයින් දෙකෙක් පමණි. පළමු වැන්න XV වැනි ලුවී රජු කාලයේ පුංශ රාජ මාලිගයෙහි ය. එහි දී ඕ රාජ සභාව කෙරෙහිත් පාලකයා කෙරෙහිත් විශාල බලයක් පැවා ය. ඕ රාජ දූත තන්තුයත් විලාසිතා කලාවත් හැසිරීම් හා ඉරියවු පිළිබඳ ආචාරවිධිත් පුද්ගලාලංකරණයන් උගත්තා ය.

Fashionable beauty specialist

උට පූර්ව ජන්මයෙහි රෝමයේ ඉපැදී සිටි ඕ පළමුවෙන් කිස්තියානිය වැළඳ ගත් රදළයන් කීප දෙනාගෙන් එකියක් වූවා ය. ඊට පෙර කි. පූ. 1300 දී පමණ ඕ ඊජිප්තුවේ ඉපිද දේවායතන සේවාවේ යෙදී සිටියා ය. මෙහි දී ඕ නෘතායෙන් ද සංගීතයෙන් ද කලාවෙන් ද සුරූපී ශරීරයක් තනා ගැනීමටත් බේත්වතුර ආලේපන හා ශරීරාලංකාරක චූර්ණාදිය සෑදීමටත් උගත්තා ය.

පුංශ මාලිගයේ අද්දකීම්වලින්, ඒ නිදසුනෙහි දක්නට ලැබෙන පුනිඵලයට සමාන පුනිඵල ලැබී තිබෙන බව කියැවීම්වලින් නිතර හෙළි වෙයි. මෙයින් කියැවෙන්නේ සාමාන‍යයෙන් ඒවා ලෝක ව‍යවහාරික වූ ද පණ්ඩිත ගෝවර වූද ආකල්පයකට හා සමාජ ජීවිතයේ සියුම් ආචාර සමාචාර දක්නොවලට ද හිතකර වී ඇති බව ය. මේ ස්තියගේ ඉජිප්තුවේ දේවායතනවල අද්දකීම් පිළිබඳ කිසියම් විවරණයක් කළ යුතුව ඇත. මේ විශේෂ ඉජිප්තියානු යුගයේ දී පුධාන දේවායතන වර්ග දෙකක් තිබුණු බව පෙනී යයි. එකකට සෞන්දර්ය දේවායතනය¹ කියා ද අනෙකට යාග දේවායතනය² කියා ද කියනු ලැබේ. ඒවා පිළිබඳ විස්තර නොයෙක් කියැවීම්වල විසිරී පවතී. අපට මේ වර්ණනාවලින් ඒවා කවරාකාර දැයි තරමක් සවිස්තර මතයෙක් ඇති කර ගත හැකි ය.

සෞත්දර්ය දේවායතනය පාසැලෙක නැතහොත් විශ්ච විදහලයෙක ස්වභාවය ඇත්තෙකි. එහෙත් මේ දේවායතන වර්ගය බුද්ධි වර්ධනය පමණක් නොව සමස්ත මනුෂා චරිතයම වර්ධනය කිරීම පරමාර්ථ කොට ගෙන ඇති හෙයින් අද ඇති බොහෝ විශ්ව විදහලවලින් වෙනස් වේ. එහි සියලු කලාත් විදහත් යොදා ඇත්තේ ශිෂායන්ගේ ආත්මයත් ශ්රීරයත් අලංකාර කරනු සඳහා ය. මෙසේ ඒ ශිෂායෝ තම රටෙහිත් අන් රටවලත්

l. The Temple of Beautiful

<sup>2.</sup> The Temple of Sacrifice

කියාකාරී බලපෑමක් කළ හැකි අය වන සේ තනන ලදහ. ඊට දේවායතනයෙකැයි කියා තිබීමෙන් එහි ආගමික නැතහොත් ආධාාත්මික වාතාවරණයක් තුබූ බව පැහැදිලි වෙයි. මනුෂායාගේ අන්තෘකරණ සතට නැතහොත් වකු සතට අනුරූප වන සේ ශික්ෂණ මධාාස්ථාන සතක් එහි තිබීමෙන් ඒ අධාාපත කුමයත් ගොඩනැගිලි කුමයත් ගැඹුරු යෝගී ඥානයක් පදනම කොට ගෙන තුබූ බව පෙනී යයි.

ආධානත්මික පදනමක් මත පිහිටා වෘත්තිය පිළිබඳ උපදෙස් දීම ද සෞත්දර්ය දේවායතනයේ බොහෝ කාර්යන්ගෙන් එකෙකි. දූන් කලාවේ හෝ ආගමේ මාර්ගයෙන් වෘත්ති පිළිබඳ උපදෙස් දීමෙහි දී චරිත සංවර්ධනයෙහි ද පුද්ගලයන්ගේ ඉන්දීය සමත්ව පුතිපාදනයෙහි ද ඇලී සිටින බොහෝ දෙනා එහි ශූරුවරුන් වශයෙන් හෝ ශිෂායන් වශයෙන් හෝ, කියා කර ඇත. බොරිස් බොගොස් ලොචක්සිගේ The Ideal School නම් අධානපනය පිළිබඳ මාහැඟි ගුන්ථයෙහි එන විශේෂ සංකල්පයට කරුණු කීපයෙකින් ම සැලකිය යුතු සමානත්වයක් මේ පැරැණි ඉජිප්තියානු "පුඥා පාඨශාලාවෙහි" ඇත.

යාග දේවායතනය වැඩියෙන් සමාන වන්නේ ආරෝගා ශාලාවකට ය. මෙහි (පෙනෙන අයුරින් අත්ලන්තියානුවන්ගෙන් උගත්) විදයුත් උපකුම, ශලා කර්ම සඳහා භාවිත කරන ලදී. බොහෝ රෝග සුව කිරීමටත් ශාරීරික විකෘති අඩු කිරීමටත් විදයුත් සංඛාහත් භාවිත කොට ඇත. එහි ඉලක්කය වූයේ ශාරීරික දියුණුවේ පරතෙරට යෑමත් ජාතියේ සංවර්ධනයත් ය. මෙහි දීත් දේවායතනය යන නමින් ආධාහත්මක වාතාවරණයකට ඉඟියෙක් කෙරෙයි.

සාර්ථක අස්ථි චිකිත්සක වෛදාවරයකුගේ අතීන ජන්<sup>ම</sup>

<sup>1. 207</sup> පිට බලන්න

<sup>2.</sup> Electrical frequencies

ඇට පිළිබඳ වේදකුගේ (ගස් වේදකුගේ)

වෘත්තී ගැන සලකා බලන විට, අපට පහත දක්වෙන ඉතිහාසය දන ගන්නට ලැබේ. මොහුගේ අතීත ජීවිත සතරක් දී තිබේ. මෙයින් තුනෙක දී ම වෘත්තීය ගංගාවට අතු ගංගා වැටී ඇත. මීට පෙර හේ ආදී ඇ**මෙරිකාවේ** වෛදෳවරයෙක් විය. හෙතෙම මේ ආශුයෙන් ස්වාභාවික පුතිකාර ගැනත් පැළෑටි බෙත් ගැනත් ඇල්මක් ඇති කර ගත්තේ ය. (පූර්ව ජන්මයෙහි දී ඇ**මෙරිකානු** ඉන්දියානුවන් කිට්ටුවෙන් ආශුය කළ අයත් තමන් ම ඇමෙරිකානු ඉන්දියානුවන් ව සිටි අයත් ස්වභාව ධර්මයට හා වන ජීවිතයට පුිය කරන බවත් හස්ත කර්මාන්තවලට ඇලුම් දක්වන බවත්, ජිවත් වීම හා වෙදකම ස්වාභාවික ලෙසින් කිරීමට නැඹුරු වන බවත්, කියැවීම්වලින් නිතර හෙළි කෙරේ.) ආදිකාලීන කිස්තියානි යුගයේ දී සිදු වූ දෙවන පූර්ව ජන්මයේ දී හේ ස්නානස්ථාන හා සම්බාහනස්ථාන¹ පිළිබඳ පරීක්ෂකයෙකි. තුන්වන අතීත ජන්මයේ දී පර්සියාවේ ඉපිද සිටි ඔහුගේ වෘත්තිය නිශ්චිත නැත. කිු. පූ. 1300 දී ඉජිප්තුවෙහි සිදු වූ සතර වන ජන්මයෙහි දී හේ එම්බාම්කාරයෙක් <sup>2</sup> විය. මේ අද්දුකීමෙන් ඔහුට මනුෂා ශරීරයේ ඇතුළත තැනී ඇති අයුර පිළිබඳ වත් තන් වැදෑරුම් පැළෑටිවලින්, කුළුබඩුවලින් හා වෙනත් දුවා සංයෝගවලින් මිනිස් මසෙහි ඇති කළ හැකි වෙනස්කම් පිළිබඳවත් අවබෝධයක් ලැබුණේ ය.

හොලිවුඩ් කලාකරුවකුත් චලවිතු වර්ණෝපදේශකයකුත් වූ මිනිසකු පිළිබඳ වෙනත් නිදසුනෙක දී ඒ මිනිසා ජන්ම තුනෙක දී කලාත්මක වෘත්ති අනුගමනය කළ බව කියා නිබේ. ඔහුගේ ජීවිත සතරෙක් ම දී ඇත. මීට පළමු ව හේ පුථම මන්දිර ගොඩනැඟුණු සමයේ අපරභාගයේ දී යටත් විදේශීය ඇමෙරිකාවේ ගෙවල් ඇතුළත අලංකාර කරන්නෙක් ව සිටියේය. ඊට පෙර හේ රුසියාවේ කොසැක් ජාතික යුද්ධ නිලධාරියෙකි.

සිරුර "මසාජ්" කරන නැන්.

<sup>2.</sup> Embalmer

තුන්වන ජන්මයේ දී ඉන්දු චීනයේ රජ බිසවගේ විලාසිතා සම්පාදකයා ය. සිව් වැන්නේ දී ඉජිප්තුවේ සෞන්දර්ය දේවායතනයේ ඇතුළත අලංකාරකරුවෙකි. කොසැක් ජාතික ජන්මය ගැන කියන විට ඔහුගේ උදෙහ්ගයන් අපුමාදන්වයත් සුළු දේ දැකීමත් ඒ ජන්මයෙන් පැමිණියේ යයි සිතෙයි. එකල හෙතෙම හොඳට ඇඳීමටත් තමන් ගැන අනායනට හැඟීමක් ඇති කිරීමටත් ආශා කෙළේ ය. මෙසේ වැඩට පණ හා තෙද කවන ඔහුගේ ගුණ, වෘත්තිය වශයෙන් කලාව සමඟ කිසි ම සම්බන්ධයක් නැති ආත්ම භාවයෙක දී හට ගෙන තිබේ. ඔහුගේ දක්ෂතාවේ වැඩියෙන් කාර්මික වූ අංශ පහළ වූයේ විශේෂයෙන් කලාවට කැප වූ ජිවිත කාල තුනෙකිනි.

මෙසේ ම නිව්යෝර්ක් හි සිටි ගිත රචකයකු හා සංවිධායකයකු වූ මිනිසකු එකට සම්බන්ධ වූ විවිධ අත් දකීම්වලින් යුත් පූර්ව නිව්යෝර්ක් හි ගුරුවරයෙකි. සංගීත පාඨශාලාවල දෙනික පාඨමාලාවලට පළමුවෙන් ඇතුළු කිරීම පිළිබඳ ව හේ වගකිව යුත්තෙක් විය. දෙවැනි ව සංගීතෝපකරණ නැනූ ජර්මන් ලී කැටයම්කරුවෙකි. කුන්වැනිව වැල්දියාවේ නෙබු වැඩි නෙසාර් රජුගේ කවටයෙකි. ඊට පෙර අත්ලන්තියානුවෙක් වූ හේ ඉජිප්තුවට ගොස් එහි දේවායතන පූජාවේ සංගීතයෙහි වශාපෘත විය. සංගීතෝපකරණයන්ගේ ද්වතියේ පූර්ණත්වය, ආකෘතිය හා නිමහම සමඟ ඔහුගේ ඇති වර්තමාන සම්බන්ධය ලී කැටයම්කරුවකු වශයෙන් ලත් අද්දකීමෙන් ඇති වූ බව පෙනේ. ඔහුගේ කවටකම් පිළිබඳ ඥානයත් බුද්ධික්ෂණිකත්වයත් රාජ විදූෂක¹ අද්දකීමෙන් ඇති විය. ඔහුගේ නියම සංගීතඥයකු වශයෙන් ලැබූ අද්දකීම දෙකෙකිනි.

ඇතැම් විට මිනිසකුගේ විනෝද කිුයාව පූර්ව ජන්මයකට

රාජ විදුසකයා නම් රජ ගෙදර කවටයා ය.

සම්බන්ධ බව දක්නට ලැබේ. නිදසුන් වශයෙන් කුඩා කල සිට ම සියලු කුීඩා වර්ගවලටත් විශේෂයෙන් බේස්බෝල් කුීඩාවටත් ආශාවක් දක් වූ බැංකු සභාපතිවරයකුගේ සිද්ධිය ගත හැකි ය. ඔහු අයත් වූ බැප්ටිස්ට් පල්ලියේ දේවගැනි තැන ඉරිදා බෝල සෙල්ලම් කරනවාට තදින් විරුද්ධ වූ නිසා මේ බැංකුකරු වහා ම පල්ලියෙන් ඉල්ලා අස් විය. මෙය අටවැනි හෙන්රි රජුගෙන් පෙරත් පසුවත් දක්නට ලැබෙන ආගමික අවංක භාවය පිළිබඳ පැහැදිලි නිදසුන් වලින් එකෙකි.

බැංකු වාහපාරය ඔහුගේ වෘත්තියත් සමෘද්ධියේ හේතුවත් විය. කෙසේ වෙතත් ඔහුගේ ඉතිරි කාලය යොදනු ලැබුවේ බේස්බෝල් සමාජයක් පැවැත්වීම සඳහා ය. එතැන් සිට මේ සමාජය විශාල සමාගම්වල පුහුණු කිරීමේ මධෳස්ථානයක් වී ඇත. ඔහුගේ අතීත අද්දකීම් සලකා බැලීම ද සිත් ගන්නාසුලු ය. මීට පෙර ඔහු බඩු ආනයනයෙහි හා අපනයනයෙහි යෙදුණු ආදි පදිංචිකරුවෙකි. ඊට පෙර ජන්මයෙහි රඟමඬලේ රාජ**ා** කුීඩා සංවිධානය කළ රෝමානුවෙකි. තුන්වෙනිව හේ <mark>පර්සියාවේ</mark> සංචාරක ගොනු නායකයෙකි. හෙතම මුදල් මාරු කරන ස්ථාන කීපයක් පිහිටෙව්වේ ය. සතර වැනි ව හේ ඉජිප්තුවේ භාණ්ඩාගාරිකයෙක් විය. මේ ජීවිතවලින් තුනක් ම ඔහුගේ වර්තමාන බැංකු වසාපාරය කෙරෙහි කෙළින් ම බල පා ඇති බව පැහැදිලි ය. රෝමානු රග මඬලවල සංවිධායකයකු වශයෙන් වූ දෙවන පූර්ව ජන්මයෙන්, බැංකු සභාපතිවරයකු වශයෙන් සිටීමට ඔහුට උපකාර වූ සංවිධායක ශක්තියත් එළිමහන් තරඟ කීඩාවලට ඔහු පෙළැඹ වූ උනන්දුවත් ලැබුණු බව නිසැක ය. ඔහුගේ ජිවිත පරිසරය නිසා ඔහුට මෙහි යෙදීමට හැකි වූයේ ' විතෝද කීඩාවක් වශයෙන් පමණි.

නාවික හමුදාවේ ආහාර පරීක්ෂකයකු පිළිබඳ තවත් සිද්ධියක් සම්බන්ධ කියැවීමෙන් වීවරණය වන්නේ ඒ මිනිසාගේ ආහාර මිල දී ගැනීමේ හා පරීක්ෂා කිරීමේ වෘත්තියට වැඩියෙන් ඔහුගේ විනෝද කිුඩාවයි. මොහුගේ මුඑ ජීවිත කාලය තුළ ම මැණික් ගල් පිළිබඳ තද උනන්දුවෙක් විය. මැණික් හුවමාරුවක් ආරම්භ කළ හේ නිතර, ගල් කපන්නන් හා එකතු කරන්නන් සමඟ ළඟින් ආශුය කෙළේ ය. නාවික හමුදාවෙන් විශාම ලැබූ තැන් සිට ඔහු තම මුළු කාලය ම යෙදුවේ මැණික් වසාපාරයටය. කේසි කියැවීමෙන් ලැබුණු පුදුම ධෛර්යයෙන් හෙතෙම තව තවත් ඊට පෙළැඹුණේ ය. ඔහුගේ අතිත ජීවිත දී ඇත්තේ මෙසේය. මීට පෙර හේ ඔහායෝවේ ඉන්දියානුවන් සමග සුළු ආභරණ හා මත්පැන් වෙළඳාම කෙළේ ය. ඉනුත් ඔබ්බෙහි පර්සියාවේ වෙළෙන්දකු වූ හේ තවලමෙකින් සංචාරය කරමින් ඉජිප්තුවේ ලිනන් ද පර්සියාවේ මුතු ද ඉන්දු-චීනයේ ඕපල් (වෛවර්ණ මැණික්) ගිනිගල් හා ලැපිස් ලැසුලි' ද ගෝල්ඩ් හි නගරවල දියමන්ති හා රතුකැට ද වෙළඳාම කෙළේ ය. තුන්වැනි ව හේ හිටයිට් ගෝතිකයකු ලෙස ශුද්ධ භූමියේ පූජකවරුන්ගේ ඇඳුම්වල යොදන ලද මැණික් ගල් සම්පාදනය කළේ ය.

මේ නිදසුනෙහි විශේෂ සැලකිල්ලට සුදුසු කරුණු දෙකෙක් ඇත. පළමු වැනි ව කියැවීම්වලින් අතීත ජීවිත තෝරා ගැනීමේ දී වහල් කොට ගන්නා මූල ධර්මය මෙයින් හොඳින් පැහැදිලි වෙයි. ආතුරයාට පුයෝජනවත් වීම මිනුම් දණ්ඩ කොට ගෙන ජීවිත තෝරා ගෙන ඇත. කියැවීම ලබා ගන්නා කාලයේ දී ව්ශාම ගැනීමේ වයසට ආසන්නව සිටි මේ මිනිසාට නාවික හමුදාවේ කාර්යයට ඔහු පිළියෙළ කළ අතීත ජීවිත විස්තර නො කියන ලදී. ඔහුගේ විනෝද කීඩාවට සම්බන්ධ ජීවිත විස්තර දී ඇත්තේ තව ම ඔහුට මැණික් සම්බන්ධයෙන් පුයෝජනවත් දේ කළ හැකි ව තුබු හෙයිනි.

ඉතා ඈත අතීතයෙක සිට ඔහුට මැණික් සුපුරුදු නමුත් ඔහු ඒවායේ නියම වටිනාකම නව ම තේරුම ගෙන නැතැයි

Lapis Lazuli ලංකාවේ හමු නො වන මැණික් වර්ගයෙකි. සිංහල නමක් නැතැයි අසන්නට ලැබේ. මෙය බහුල වශයෙන් ලැබෙන්නේ ඇප්ගනිස්ථානයේ ය. ඉදුනිල වැන්නෙකි.

කියා තිබේ. ඔහු ඒවා අලංකාර වස්තු ලෙසත් එකතු කිරීමට හා වෙළඳාමට වටිතා දේ ලෙසත් පූජකයන්ගේ ඇඳුම් සඳහා සපයත අවස්ථාවේ දී ආගමික සංකේත ලෙසත් දුටුවා මිස ඒවායේ නියම වැදගත්කම දුටුවේ නැත. මෙයින් අපි කියැවීම්වල ඇති දෙවන සැලකිය යුතු කරුණට ගෙන යනු ලබමු. එනම් මැණික්වල ඇති ස්පන්දනය නිසා ඒවාට පුතිකාරක හා පුබෝධ ශක්ති ඇති බව ය.

මේ මිනිසා කියැවීම ලබා ඇත්තේ 1944 දී ය. මීට පෙර දින දරන බොහෝ අවස්ථාවල දී ඇතැම් ගල් වර්ග, මැණික් හා ලෝහ, පැළැඳ ගන්නට යයි නියම කළ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඒවා නියම කොට ඇත්තේ ඒවායේ ඇති ස්පන්දක බලපෑම නිසා ය. ඒ එකෙක දී වත් නියම කළ ගල, කැලැන්ඩර් මාසයේ පාරම්පරික උත්පත්ති ගලට¹ අනුරූප වී නැත. යෝගාතාවේ නියම මූල ධර්මය සොයා ගත නොහැකිය. එහෙත් එක් එක් ගලෙහිත් එක් එක් මූල දුවායෙහිත් ඊට ම අයත් පරමාණු ශක්තියක් ඇත්තේ ය. යන විවරණය නොයෙක් වර දී තිබේ. ශරීරයේ ඇති මූල දුවා ද පරමාණු ස්වරූපය කවර පුද්ගලයකුට කවර ගලෙක් ගැළපේ ද යන්න අභිඥා ඥානයෙන් හෝ තව ම ඒ සඳහා නිෂ්පාදනය කර නැති උපකරණවල මාර්ගයෙන් හෝ දත යුතු ය.

කෙසේ හෝ පුද්ගලයකුට මේ විෂය හදාරන්නට උපදෙස් දෙන ලද එක ම නිදසුන මෙයයි. අවුරුදු දහසකට පෙර පුදුම ලෙසින් විකාරයක් තරමට හාසා ජනක ලෙසින් පෙනුණු නමුත් පරමාණු ශක්තිය පිළිබඳ ව අද අපට ඇති දැනුමට අනුව බලන වීට මේ අදහස සතා විය හැකි බව පෙනී යයි. ගල්වල ඇති

The traditional birthstone of the calendar month බටහිර පැවැති පැරැණි විශ්වාසයකට අනුව එක් එක් මාසයෙහි උපන් අයට ශුභ වූ මැණිකෙක් ඇත. මෙහි සඳහන් වන්නේ ඒ ගැන ය. නවින රත්නවේදීනු බටහිර පැවැති කුමය අශාස්තීය බව කියති.

පරමාණු ශක්තිය පිළිබඳ ව කේසි කියැවීමවලින් මෙසේ කියා ඇත්තේ පරමාණු ශක්තිය පිළිබඳ ව විදසානුකූල සොයා ගැනීම කරන්නට විසි අවුරුද්දකට කලින් බව සඳහන් කළ යුතු ය. ඉහත කී පුද්ගලයා, එතැන් සිට, මේ කරුණ ගැන විශේෂයෙන් උනන්දු වී කියැවීමෙන් කෙටියෙන් විස්තර කරන ලද පරීක්ෂණ මාර්ගය කෙරෙහි තම මුළු උත්සාහය ම යොදා තිබේ.

අතිත ජීවිත අද්දකීම් පදනම් කොට ගෙන දෙන ලද වෘත්තීය පිළිබඳ උපදෙස්වල දී කියැවීම්වලින් නියම කරන ලද දුර්ලභ ගණයේ තවත් අමුතු වෘත්ති කීපයෙක් ද ඇත. ඉන් එකෙක්, කියැවීම්වලින් "ජීවිත මුදුා" යයි නම් කරනු ලැබූ උපකරණයට සම්බන්ධ ය. අනෙක විදුයුත් චිකිත්සාවට සම්බන්ධය. මේ දෙක ම අත්ලන්තිසයේ හා ඉජිප්තුවේ පැරැණි කලාවේ හා විදහාවේ නැවත නැඟී සිටීම් ලෙස විස්තර කොට තිබේ.

ඉජිප්තුවේ සෞන්දර්ය දේවායතනයේ සිටි පූජකවරයෝත් පූජකවරයෝත් අභිඥානයේ මාර්ගයෙන් හෝ නවීන මනෝවිදහවේ ව්ගුහවලට සමාන කළ හැකි ව්ගුහවල මාර්ගයෙන් හෝ එක් ගිෂපයාගේ කර්ම විපාක ගැටලුවලට හා කර්ම දායාදවලට අනුව ඔහුට කවර ජිවිත කාර්යයෙක් සුදුසු දයි නිශ්වය කිරීමට සමත් වූහ. මෙය පදනම් කර ගෙන ශිෂපයා ව්සින් කරන ලද වෘත්තිය තෝරා ගැනීමෙන් ඔහු ලබන ශිෂපණ මාර්ගය නිශ්චය විය. (මේ පාඨමාලාවලට ශරීර සංවර්ධනය, සෞඛ්‍යය හා ආධාහත්මක දියුණුව යන කරුණුවලට හිතකර වූ ආහාර විදහවත්, කායික වගාවත්, වස්තු පිළිබඳ කලාව හා විදහවත්, ඉගැන්වීමත්, රෝග සුව කිරීමත්, ආධහාත්මක උපදෙස් දීමත්, සංගීතයත්, චිතු කලාවත්, වාක්වාතූර්ය ශිෂපාවත්, කලා ශිල්පත්, සංගීතය හා ගත්ධ භාවිතය අගතුළත් වූ භාවනාවත්

භාවනාවේ දී සුවඳ දුම ආදිය යොදා ගන්නට ඇත. අද පවා ජප කිරිමවල දී මෙය දක්නට ලැබේ.

අයත් ය.)

විශේෂඥතාව ලබා ගැනීමට සුදුසු විෂය ගැන අවසාන විනිශ්වය කර ගන්නා අවස්ථාවේ දී ඒ කලාව පිළිබඳ ශික්ෂණයක් ඇති පුද්ගලයකු විසින් ශිෂාසයාට "ජීවිත මුදුාවක්" සාදා දෙන ලදී. මෙය ඔහුට ඔහුගේ ජීවත්වීමේ අර්ථය සිහිපත් කර දීමට ඉවහල් වන ඒ පුද්ගලයාගේ අතීත ජීවිතවල සංවර්ධන සැලැස්ම නියෝජනය කරන සංකේතාත්මක රූපයෙකි. මේ ජීවිත මුදුාව නැතුහොත් පෙන්න සමාන කොටස් තුනකට හෝ හතරකට බෙදා ඇති චකුයෙකි. මේ එක් එක් කොටසෙක එක්කෝ අතීත ජන්මයෙක දී ඒ ශිෂායා ලබාගත් උනන්දුවක්, දක්ෂතාවක් නැතහොත් ආත්ම ශක්තියක් දක්වන සංකේතයෙක් හෝ රූපයෙක් ඇතුළත් විය. නැතිනම් එයින් තව ම ඒ පුද්ගලයා විසින් ලබාගත යුතු ව ඇති ආත්ම ශක්තියක් හෝ දක්ෂතාවක් තියෝජනය කෙරෙයි. මේ මුදුා ගැන සිතීම නිසා ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ ඇතුළු ආත්මයෙහි සැඟැවී ඇති ශක්ති පිබිදෙයි. විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තියට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාව තේරුම් ගැනීමට ද එය වහල් වේ. විසි වැනි සියවසේ අන්තිමට කිසියම් කාලයෙක දී ඉජිප්තුවේ වාර්තා ශාලාව සොයා ගෙන විවෘත කළ විට මේ පොත්වලින් සමහරක් මතු වනු ඇතැයි කේසි කියා තිබේ.

එක් තරුණ ස්තියකට අෑ ඉජිප්තුවේ සෞන්දර්ය දේවායතනයේ කාර්ය තුනෙක යෙදී සිටි බව කියා තිබේ. භාවනාව සඳහාත් රෝග සුවපත් කිරීම සදහාත් ශාරීරික ස්පන්දනය වැඩි කිරීමට යොදන ලද සංගීතය සැපයීමෙහි දී, ශරීරාලංකාරය වැඩි කරන ආහාර වර්ග යෙදීමෙහි ද දන් විස්තර කළ ජීවිත මුදා සැකැසීමෙහි ද ඕ යෙදී සිටියා ය. ඇයට සිරුර පුෂ්ටීමත් කරන්නියක් වශයෙන් හෝ සංගීතඥවරියක වශයෙන්

<sup>1.</sup> Nutritionist

හෝ මේ ජන්මයෙහි වෘත්තීය සාර්ථකත්වයක් ලබා ගත හැකි බව කියන ලදී. ආත්මයෙක ඉතිහාසය බලා ඒ ආත්මයේ ජීවිත පරමාර්ථ සංකේතාත්මක සැලැස්මෙක මාර්ගයෙන් දක්වීමට ඇට ඉජිප්තුවේ දී ඉවහල් වූ උත්තර විඤ්ඤාණයෙන් දනුත් භාවනා බලයෙන් තොරතුරු ඇද ගැනීමට හැකි බව තවදුරටත් කියා තිබේ. මේ තරුණිය ලැබුණු යෝජනා දෙක ම කියාවට නඟා තිබේ. අද සාර්ථක ලෙස සංගීතය තම වෘත්තිය කර ගෙන ඇත. ජීවිත මුදාවට අවශා අංග ඉවකර ගැනීමට තිබිය යුතු ශක්තිය ද අද භාවනා බලයෙන් වගා කර ගෙන ඇත. දනට අද මේ ශක්තිය භාවිත කරන්නේ වාණිජ ස්වරූපයෙකින් නො වේ.

ඇතැම් අයට රසායන විදපාව, ජල විකිත්සාව නැතහොත් සංගීතය යන මෙයින් එකක් සමග විදපුත් විකිත්සාව හදාළ යුතු යයි කර ඇති නියමයන්හි තුන්වන වර්ගයේ අමුතු වෘත්තියක් දක්නට ඇත. විදපුත් විකිත්සාව දනට ම අප සහපත්වයෙහි හොඳින් පැළපදියන් වී ඇති බව සතප ය. එහෙත් මිනිසුන් කීප දෙනකුට ම ඔවුන්ගේ අත්ලන්තියානු නැතහොත් ඉජිප්තියානු අද්දකීම් පදනම් කර ගෙන වෘත්තියක් වශයෙන් විදපුත් විකිත්සාව නියම කොට ඇති නිසා එහි ඇති වැදගත්කම අමුතු එළියෙකින් දක්නට ලැබේ.

ති.පූ. 10,000 දී අත්ලන්තිසයේ මහා විපත් තුනින් අන්තිමට සිදු වූ විපත්ති කාලයේ දී, අත්ලන්තියානුවෝ බොහෝ දෙනෙක් ආරක්ෂාව පතා ඉජිප්තුවට ගියහ. ඔව්හු ඔවුන්ගේ දියුණු වූ විදහ හා කලා පිළිබඳ ඥානය ද එහි ගෙන ගියහ. විවිධ හේතුන් නිසා ඔවුනට ඔවුන්ගේ මහා බල සහපත්වය නැවත ඇති කර ගැනීමට නො හැකි වූ නමුත් ඔවුන්ගේ විදහවේ ගේෂයෙක් ඉජිප්තියානු සංස්කෘතිය සමඟ මිශු විය. කිසියම් ස්වරූපයෙක විදුුත් විකිත්සාවක් වෘත්තියක් ලෙස නියම කර ඇති හැම නිදසුනෙක ම සිත් අදනා පොදු ලක්ෂණයෙක් ඇත. ඒවායින් පැරුණියන්

අතර අති පුසිද්ධ වූ නමුත් නවින සහයත්වයට හොඳට ම අලුත් වූ කාර්ය ක්ෂේතුයෙක් යෝජනා කරනු ලැබේ. මේ විදහාවේ ඥානය ඉතිහාසයෙන් නැති වී ගොස් ඇති නමුත් ඒ කාලයේ ඉපැදී සිට ඒ ගැන වසාප්ත වූ මිනිසුන්ගේ යට් සිතෙහි නිදි ගෙන පවතී.

අහස් ගමන, ඉලෙක්ටෝනික විදහව, ටෙලිවිෂනය, සම්මෝහ නිදුාව, පරචිත්ත ඥානය, පරමාණු ශක්තිය යනාදිය කෙරෙහි තද ආශාවක් දක්නට ලැබුණු බොහෝ අවස්ථාවල දී ඊට හේතුව, ඒ පුද්ගලයා අත්ලන්තිසයේ ඒ වෘත්තියේ යෙදී සිටීම බව දක්නට ලැබී ඇත. කිසියම් වෘත්තියක් කෙරෙහි තද උනත්දුවක් හෝ උසස් සාර්ථකත්වයක් හෝ දක්නට ලැබෙන හැම නිදසුනෙක දී ම කිසියම් පූර්ව ජන්මයෙක දී හෝ වැඩි ගණනෙක දී යෙදී සිටි බව කියැවීම් වලින් දක්නට ලැබේ යයි සාමානා නීතියක් සාදා ගත හැකි වී තිබේ.

"ඊට ආසන්න" යයි විශේෂ කොට කීම අවශා වූයේ ඒ වෘත්තියේ ම පූර්වයෙන් ලැබූ අත්දකීමක් දක්නට නැති නිදසුන් කීපයක ම වර්තමානයේ සැලකිය යුතු සාර්ථකත්වයක් දක්නට ලැබෙන නිසා ය. නිදසුන් වශයෙන් එක් සාර්ථක ලේඛිකාවක් ගත හැකි ය. ඇගේ ලිපි ඇමෙරිකාවේ ඉතා ජනප්‍රිය ආදර්ශවත් වනිතා සඟරාවල පළවෙයි. ඇගේ පූර්ව ජන්ම සතරෙක් දී ඇත. මෙයින් ලේඛනයට සම්ඛන්ධ වන්නේ එකෙක් පමණි. එය ද වෘත්ති ස්වරූපයෙන් නොවේ. ඒවා මෙසේ ය. මුල් එක ආදී ඇමෙරිකාවේ නිළියක හා සංචාරක පුදර්ශිකාවක¹ වශයෙනි. දේවැන්න ඇන්ටියෝවහි සිදුවීම් අනා කිස්තියානිකාරයන්ට වාර්තා කළ කිස්තියානිකාරයක්ට වාර්තා කළ කිස්තියානිකාරයක්ට වෙස්තීනයේ ශාතපතිනි මවක ලෙස ය. සිව්වැන්න සෞන්දර්ය දේවායතනයේ ගුරුවරියක හා "ගෝබිලන්තයට" ගිය දූතිකාවක වශයෙනි.

Barnstormer

මේ චනිතාවගේ ලේඛන ගෛලිය සරල ය, සෘජු ශ, පුංණවත් ය. කථාන්තර කියවන්නියක හා සින් ගන්නා චාර්තාකාරියක වශයෙන් ඇගේ ඇති සමර්ථකම්, කියැවීමෙන් පවරා දෙන්නේ සංචාරක පුදර්ශිකාවක වශයෙන් ලැබූ අද්දකීම්වලට ය. මාතෘදාරක සම්බන්ධතා පිළිබඳ ගැඹුරු දනීම පලස්තීන ජන්මයකට පැවරෙයි. ඇගේ අන්තර්ඥාන ශක්ති ඉජිප්තියානු ආත්ම භාවයට නෑකම් කියයි. ඇන්ටියෝච්හි වූ අගේ චාර්තා කටයුතු පිළිබඳ නියම ස්වභාවය පැහැදිලි කර නැත. ඇතැම් විට එය ලියුම් ලිවීමට සම්බන්ධ දෙයක් විය හැකි ය. ඇගේ කථාන්තර කීමේ චාමකම, සමහර විට ඒ අද්දැකීමෙන් ඇති වූවා විය හැකි ය. එහෙත් ඒ ගැන කිසියම් අටුවා කිරීමෙක් කියැවීම්වල නැත.

කියැවීම්වල සියලු පූර්ව ජිවිත දී නැති බව අපි සතා වශයෙන් ම දනිමු. ඒ නිසා ඒ ස්තුිය වෘත්තියෙන් ලේඛිකාවක ව සිටියා දයි නො කිව හැකි ය. කෙසේ හෝ දී ඇති ජන්ම සතරට අනුව නිශ්චය කරන හොත් ඇගේ වීවිධ ලේඛන සමර්ථතා, වෙනස් වූ වෘත්ති සනරෙකින් ලැබී ඇතැයි ද ඇ ඒවා එක ම ලේඛන වෘත්තියකට ඒකාබද්ධ කළ පළමු වැනි අවස්ථාව මෙය යයි ද කිව හැකි ය.

තවත් බොහෝ නිදසුන්වලින් වෘත්තියක් වෙනස් කිරීම කිසිසේත් සාර්ථකත්වයට බාධාවක් නොවන බව නිශ්චය කළ හැකි ය. ඒ නව උනත්දුවට අදාළ හොඳ අතීත පදනමක් තිබේ නම්, එසේ වෘත්තිය වෙනස් කිරීම සාර්ථකත්වයට බාධාවෙක් නෙවේ, නිදසුනෙක් ගනිමු, වයස අවුරුදු නිස් එකෙක විවාහක මිනිසෙක් වෛදා විදහාව හැදෑරීමට තීන්දු කර ගත්තේ ය. ඔහුගේ පියා වෛදාවරයකු නිසා කුඩා කාලයේ දී ඔහුට ඒ සඳහා උනත්දුවත් ඉඩකඩත් ඇති විය හැකි ව තුබූ නමුත් ඔහු කුඩා කාලයේ දී වෛදා විදහාව හදාරා නැත. ඒ කවර හෙයින් දයි ඔහුගේ ලිපියෙන් පැහැදිලි නො වේ.

කේසිගෙන් කියැවීමක් ලබා ගත් ඔහුට මෙතරම් පුමාද වී වෛදා විදහාව හැදෑරීමට තීන්දු කිරීම නුවණට හුරු ද, එයින් සාර්ථකත්වයක් ලැබිය හැකි ද කියා දන ගැනීමට විශේෂයෙන් අවගෘ විය. කියැවීමෙන් ඔහුට ලැබුණේ මහත් ධෛර්යයෙකි. චෛදාවරයකු වීමේ විනිශ්චය පහළ වූයේ ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයේ දී බව පෙන්වා දෙන ලදී. එකල හේ හමුදාවේ පණිවිඩ කාරයෙකි. එහෙත් පෙනෙන අන්දමට, ඔහුගේ අනුකම්පක ස්වභාවයත් උපදෙස් දීමේ දක්ෂතාත් නිසා ඔහුගේ උසස් නිලධාරියා ඔහුට මිනිසුන් අතර ධෛර්යය නංචාලීමේ වැඩ කටයුතු කොටසක් බාර කර තිබේ. වෛදාවරයකු වීමේ ආශාව පහළ වූයේ මේ කාලයේ ය. ඔහුට දක්නට ලැබුණු පීඩා පිළිබඳ ව ඔහු අනුකම්පාවෙන් පිරී ගිය බව පෙනේ. පීඩා නැති කිරීමට තමාට දනීමක් තිබුණා නම් හොඳ යයි හේ සිතුවේ ය.

ඔහු වර්තමානයෙහි තම පියා ලෙසින්, වෛදාවරයකු තෝරා ගත්තේ වෛදා වෘත්තියට බැසීම පහසු කර ගැනීමට බව දන ගන්නට ලැබීම සින් ගන්නාසුලු ය. එහෙත් වෛදා විදහාව හැදෑරීමට පමා කළ කාරණය පැහැදිලි නැත. ඇතැම් විට කල්තියා විවාහ වීම එහි හේතුව වන්නට ඇත. කිසියම් පූර්ව ජන්ම සම්බන්ධයක් නිසා තද කර්ම ශක්තියෙකින් ඒ තරුණියට ඇදී ගිය ඔහු අනෙක් ජීවිත කාර්ය අමතක කොට ඈ හා ආචාහ වන්නට ඇත. මේ තත්ත්වයට තවත් හේතු තිබෙන්නට පුළුවන. මෙහි ඇති වැදගත් කරුණ නම් ඔහු පළමු වරට බසින්නට අදහස් කළ වෘත්තියේ සාර්ථකත්වය කියැවීමෙන් සහතික කිරීමයි. කෙටියෙන් කියන හොත්, අතීත ජන්මවල දී වෘත්තීය දක්ෂතා හට ගැනීම් පරිකෂා කොට බැලීමේ දී අද ඇති ' ඒ සමර්ථතා, අතීත ජන්ම එකෙක දී හෝ වැඩි-ගණනෙක දී ඒ වෘත්තියේ ම හෝ ඊට සම්බන්ධ වෘත්තිවල හෝ යෙදීම පදනම් කොට ගෙන ඇති බව පෙනේ. උනන්දුවෙන් අනුගමනය කරන විනෝද කුීඩාවෙකින් බොහෝ විට අතීත ජන්මයෙක දී කරන

ලද වෘත්තියෙක් දක්වනු ලැබේ. අලුත් යයි පෙනෙන බොහෝ වෘත්ති සතහ වශයෙන් ම පැරැණි අත්ලන්තියානු හා ඉජිප්තියානු විදහ කලාවන්ගේ නැවත මතු වීම ය. ඇතැම් අය තම ආත්ම ඉතිහාසයෙහි පළමු වරට ඇතැම් නව වෘත්ති අනුගමනය කිරීමට උත්සාහ කරන බව පෙනේ. අතීතයෙහි ඒ පිළිබඳ උනන්දුවක් දියුණු කර තිබේ නම්, දැනට ම ඊට සම්බන්ධ දක්ෂතාත් වගා කොට තිබේ නම්, සාර්ථකත්වයට සම්පූර්ණයෙන් ම ඉඩ ඇත.

# 20

#### වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබද දර්ශනය

මකිසි ලිපි ගොනුවල ඇති වෘත්ති ඉතිහාසවලින් කල්පනාකාරී පරීක්ෂකයාගේ මනසෙහි නොයෙක් පුශ්න මතු කරනු ලැබේ. පළමු කොට ම වෘත්තියෙක මූලාරම්භය පිළිබඳ ගැටලුව මතු වෙයි. මේ ගැටලුව දෙවියන් වහන්සේගෙන් ආත්මයේ පළමු පහළ වීම තෙක් ආපසු යන බොහෝ පුනර්ජන්මවාදීනට කරදරකාරී වූවෙකි. පළමුවෙන් ම එක් ආත්මයක් එක් වෘත්තියක් දෙසටත් තවත් ආත්මයක් වෙනත්, වෘත්තියක් දෙසටත් යොමු වන්නේ කවර හෙයින් ද ? මිනිසුන්ගේ ආත්ම මුල දී සමාන ව දිවාත්වයෙන් පහළ වූවා නම් එකකු ගොවිතැන දෙසටත් තවකකු වෙළඳාම දෙසටත් තෙවැන්නකු රෙදි විවීමටත් සතර වැන්නකු සංගීතයටත් පස් වැන්නකු ගණිතයටත් නැමෙන්නේ කවර හෙයින් ද ? මිනිසුන් විසින් තෝරා ගනු ලබන වනාපාරයන්ගේ විවිධත්වයට හේතු වන කිසියම් සියුම් පෞද්ගලිකත්ව අංශුවෙක් තිබේ ද ? එසේ තිබේ නම් ඒ පෞද්ගලිකත්වය නිශ්වය වන්නේ කිමෙකින් ද ?

කේසි ලිපිගොනුවලින් මේ පුශ්නයට පැහැදිලි පිළිතුරක් නො සැපයෙන නමුදු ඉබේට ම මතු වන වෙනත් පුශ්නයක් පිළිබඳව තෘප්තිදායක තොරතුරු රැසෙක් අපට ඒවායින් ලැබෙයි. ඒ පුශ්නය නම් පසු කාලයෙක දී ආත්මයකට වෘත්තියක් මාරු කරන්නට සිදු වන්නේ කවර හේතුවකින් ද යනු ය. එබඳු බොහෝ මාරු කිරීම පිළිබඳ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. අදාළ කරුණු පරීක්ෂා කර බැලීමේ දී ඒ මාරුවීම, පාර්ථනාව හා කර්ම නියාමය යන මූලික සාධක දෙකින් එකෙකින් වීවරණය කළ හැකි බව පෙනී යයි.

ඉහත දෙන ලද නිදසුන් කීපයෙක ම පුාර්ථනාව, කර්මය තරමට ම පුබල වූ ශක්තියක් වී ඇති බව දක්නට ලැබිණි. කිසියම් දක්ෂතාවයක් හෝ ගුණයක් ඇති පුද්ගලයකු ආගුය කිරීම <mark>නිසා</mark> මිනිසකුට කිසියම් අලුත් දක්ෂතාවක් හෝ ගුණයක් පිළි<mark>බඳ</mark> ආශාවක් ඇති වන්නට පුළුවන. කේසි - කියැවීම්වලට අනුව ඉගැන්වීමෙනුත් රෝගීන්ට හා පීඩිතයනට උපකාර කිරීමෙනුත් යේසුතුමා කළ මෙහෙය දුටු බොහෝ දෙනකුට බෝවීමෙ<mark>කින්</mark> මෙන් එසේ කිරීමට තද ආශාවක් ඇති වී තිබේ. මේ පුාර්ථ**නාව** නිසා අනුතුමයෙන් වූ ජීවිත කාල කීපයක් තිස්සේ ම ඒ පුද්ගලයන් ඉගැන්වීමේ හා සුවපත් කිරීමේ දක්ෂතා ලබා ගැනීමට යොමු වී තිබේ. ඇතැම් විට පණ ගන්වන පුද්ගලයකුගේ බලපෑමක් නැ**තිව** ද මුල දී මේ පුාර්ථනාව ඇති වීමට ඉඩ තිබේ. පුද්ගලයකුට තමාට නැති සමර්ථතා අවශා වන අවස්ථාවෙක දී ඇති වන නමාගේ අසරණකම පිළිබඳ කරදරකාරී හැඟීමක් නිසා ද එබ**ි** පුාර්ථනා ඇති වේ. කෙසේ මතු වුණත් පුාර්ථනාව ආ<mark>ත්මයේ</mark> මාර්ගය නිශ්වය කරන පුබල සාධකයක් වන බව පෙනේ. එය කුමයෙන් පුබල වෙමින් වැඩි වැඩියෙන් නිශ්චිත රූපයක් ණ දිගාවක් ගන්නට වෙයි. අවසානයේ දී සුදුසු මාපියන් හා පරිසරයක් තෝරා ගෙන ආත්මය තම ස්වභාවයේ නව අංශයන් සම්පූර්ණ කර ගැනීමට පටන් ගනී.

ඇතුළට නැමුණකු සම්පූර්ණයෙන් පිටතට නැමුණකු වීම සඳහා ජීවිත කාල කීපයක් ගත විය හැකි බව අපි දුට්මු. එමෙන් පාර්ථතා බලයෙන් එක් වෘත්තීය දක්ෂතාවෙක සිට තවත් වෘත්තීය දක්ෂතාවයකට සම්පූර්ණයෙන් මාරු වන්නට ජීවිත කාල කීපයක් ගත වන්නට පුළුවන. මේ අනුමානය සතා නම් එය, තමන් තම වෘත්තියෙහි මධාවේ පුමාණ දක්ෂතාවෙකින් යුතු යයි සිතෙන බොහෝ දෙනකුට ධෛර්යයට හේතු වනු ඇත. ඇතැම් විට අනායන්ගේ අතිශුෂ්ඨත්වය සමග සසඳන විට පෙනෙන තමන්ගේ මධාවේ පුමාණත්වයට හේතුව, ඒ තමාගේ පුයත්නය නුපුරුදු වූ විෂයයෙක කරන ලද පළමුවැනි නැති නම් දෙවැනි පුයත්නය වීම ය.

පුාර්ථනාව හැරුණු විට කර්මය ද වෘත්තිය වෙනස් කිරීමෙහි ලා පුධාන සාධකයක් බව පෙනේ. කායික වශයෙන් කොරකු බවට පත් කරන කර්මයෙක පැසීම දියුණුවට බාධාවක් වන බව පැහැදිලි ය. ජන්ම කීපයෙක දීම නැට්ටුවකු වශයෙන් වූ චරිතයක්, කොර වීම නිසා චෙනස් කර ගන්නට සිදු වේ. එක් වෘත්තියෙක පුකාශනයට බාධා කරන එබඳු ආබාධයක් නිසා වෙනත් එකකට මාරුවීම අවශා වෙයි. බොහෝ විට මෙය සිදු වන්නේ දීර්ඝ කාලයක් තිස්සේ වැළැලී තිබූ ශක්තියක් මතු කරමිනි.

පස්වන පරිච්ඡේදයෙහි විස්තර කරන ලද තුනටියේ කාශයෙන් කොර වූ දරියගේ කථාව එබඳු එක් නිදසුනෙකි. ඕ රෝගයෙන් පසු ව දීර්ඝ කාලයක් තිස්සේ, සමාජයට පුයෝජනවත් වීමට කවර වෘත්තියක් අනුගමනය කළ යුතු දයි සිතමින් සිටියාය. ඇට විණා වාදනය උගන්නට කියා තිබේ. අතීත ඉජිප්තියානු ජන්මයෙක දී ඈ තත් ඇති උපකරණ පිළිබඳ විශේෂඥත්වයක් ලබා සිටි හෙයින් ඒ පිළිබඳ සහජ දක්ෂතාවෙක් ඇතැයි ද කියන ලදී. උපදේශය අනුගමනය කළ ඈට ඒ පිළිබඳ හොඳ

දක්ෂතාවක් ඇති බව වැටැහී ගියේ ය. එහෙත් ඊට පෙර ඒ අදහස කවදා වත් ඇට ඇති වී නො තිබිණි. එතැන් සිට ඇය ඇගේ සහෝදරියත් සමග සංගීත පුදර්ශන ගණනාවක් ම පවත්වා ඇත. ඈ එයින් කීර්තියක් ලබා නැති නමුත් සැපවත් ව උතන්දුවෙන් යෙදෙත හැකි වෘත්තියක් සොයා ගෙන ඇත. ඈ ආසන්න පූර්ව ජීවිත ගත කොට ඇත්තේ වෙනත් වෘත්ති වලය. මෙසේ මෙහි දී කායික කර්ම විපාකයෙකින් එක් වෘත්තියක් වෙනස් වී වෙනත් එකක් ආරම්භ වී ඇති බව පැහැදිලි ය.

පැන නගින තවත් පුශ්නයෙක් ඇත. ආත්මයෙක (මේ ගුහ මණ්ඩලය සම්බන්ධ ව) පූර්ණ පරිණාමය සඳහා වෘත්ති කියෙක අත්දකීම් ලැබිය යුතු ද ? හොඳ දියුණුවක් ලබා ගැනීමට හැම ආත්මයක් ම විෂය ගණනාවෙක කටයුතු කර තිබිය යුතු බව පැහැදිලි ය. යන්තු විදහව, වෛදහ ශාස්තුය හා සමාජ විදහව යනාදිය කෙරෙහි කිසිම දනීමක් නැති ව කලා පිළිබඳ පරතෙරට පැමිණීමෙකින් පමණක් ආත්මයකට මේ සෞර්ය ගුහ මණ්ඩලයෙන් උපාධියක් ලබා ගත හැකි බවෙක් කිසිසේත් නො පෙනේ. ලෝක පාලක මණ්ඩලයට මේ හැම විෂයෙකින්ම සම්මාන සාමාර්ථහය අවශා වන බව පෙනේ. මෙතරම් විශාල ශිෂා සමූහයකට අවශා පාඨ මාලා, කවර පාඨමාලා පරිපාටියෙකින් සකස් කර දෙනු ලැබේ ද යනු වෙනත් පුශ්නයෙකි.

මූලික සැලැස්ම කුමක් වුවත් අඩු තරමින් මෙපමණෙක් පැහැදිලි බව පෙනේ. බොහෝ අවස්ථාවල දී වෘත්තිය පිළිබඳව, පැන නගින පුශ්න හා ආධානත්මික පුශ්න අතර ආසන්න සම්බන්ධයෙක් ඇත. මෙයින් කියැවෙන්නේ බොහෝ අවස්ථාවලදී වෘත්තීය දුෂ්කරතාව සකස් කර ගත යුතු ව ඇති වරිත දෝෂයකට අනුකූල වන බවයි. හතළිස් අට හැවිරිදී අවිචාහකයකු පිළිබඳ නිදසුන මේ කාරණයට අදාළ ය. පුද්ගල දුෂ්කරතා කොටසක් නිසා, වතු ඒජන්ත කෙනකු වශයෙන් වූ තමාගේ වෘත්තිය එන්න එන්න ම නීරස වන බව ඔහුට දනී ගියේ ය. වෘත්තියේ කවර වෙනසක් කළ යුතු දැයි දන ගැනීම සඳහා ඔහු කේසිගෙන් කියැවීමක් ලබා ගත්තේ ය. එහි දී ඔහු පූර්ව ජන්මයේ දී තද ආඥාදායක ගුරුවරයකු ව සිටි බව කියන ලදී. ඒ ජන්මයේ තිබුණු ගොරෝසු තද ගතිය මේ ජන්මයට අවුත් සාමාජික වෙනස්කම් ඇති කර ගැනීමට අපහසු වීමේ පදනම වී තිබේ. වර්තමාන වෘත්තිය අපහසු එකක් වුවත් එහි ම රැඳී සිටින්නට යයි ඔහුට උපදෙස් දී ඇත. "මේ වෘත්තිය හැම විට ම ලෙහෙසි නැතත් ඔබට මෙහි දී අවශා වූ පාඩමක් ඉගෙන ගන්නට ලැබේ."

කියවන විට ටොල්ස්ටෝයිගේ කියමනක් සිහියට නංවන නිදසුන් රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ජීවිතයෙක වටාපිටාව බොහෝ දුරට ගොඩනැගිල්ලෙක පලංචියට සමාන යයි ටොල්ස්ටෝයි කියා ඇත. මේ ලැලි තට්ටුවේ ඇති එක ම පුයෝජනය ඇතුළතින් ගොඩනැගීමේ කාර්යය කර ගෙන යෑමට ඉවහල් වන බාහිර සැකිල්ලක් වීමයි. මේ බාහිර අච්චුවට ම අයත් වූ අවසාන වැදගත් කමෙක් හෝ ස්ථීරත්වයෙක් හෝ නැත. ගොඩනැගිල්ල නිමා වූ වහා ම පලංචිය ගළවනු ලැබේ.¹ මේ එළියෙන් වෘත්ති තේරුම් ගැනීමට ඉඩ තිබේ. වෘත්තිය මිනිසාගේ ආධායත්මික සංවර්ධනයේ එක් අංශයක් හැඩ ගස්වන අච්චුව ලෙස සැලකිය හැකි ය.

අනෙක් අතට, වෘත්තිය, කිසියම් ගුණ ධර්මයෙක සංවර්ධනයට අනුකූල නොවී සිටින අවස්ථා ද ඇත. ඇතැම් විට වෘත්ති, ආත්මය විසින් තම ආධිපතාය යටතට ගත යුතු ම වූ භෞතික ක්ෂේතු ලෙස ද සිටී. මේ එක් එක් වනාපාර

 <sup>&</sup>quot;කුල්ලූපමං වෝ භික්ඛවේ ධම්මං දේසෙස්සාම්, නිත්ථරණත්ථාය, නෝ ගහණත්ථාය" ධර්මය ද සසරින් එතර වීමට මිස අල්ලා ගැනීමට නො වේ.

ක්ෂේතුයෙක දී මිනිසා භෞතික ලෝකයේ එක් කොටසක් තේරුම් ගන්නටත් නමා යටතට ගන්නටත් උගනී. සම තේන්දික මණ්ඩල සමූහයෙකින් එක් මණ්ඩලයෙක දී ජීවිතයේ මූලධර්ම පුකාශයට පත් වන සැටි තේරුම් ගැනීමටත් ඒවා සමග කටයුතු කිරීමටත් උගනී. ඇතැම් විට වෛදප විදහඩ, සංගීතය, කෘෂිකර්මය හෝ කලාව පිළිබඳ වූ මේ ආධිපත්‍ය අවසානයේ දී දෙවියන් වහන්සේ සමග සම මැවුම්කරුවකු වීම සඳහා අවශා විය හැකි ය. උන්වහන්සේ සමචෘත්තිකයා ශුද්ධ යා බලධාරී ආත්මය යා අහිංසක යා හස්වර යා මෛති සහගත යා පුකාශනයේ නිර්මාපක කේන්දය යා තමන් වහන්සේ විසින් ම ආකෘතීත්, ජීවිතත්, ලෝකත් මැවීමට සමර්ථ ය.

විශ්වය පිළිබඳ පෘථුල දර්ශනයෙකින් සිත් කිති කැවෙයි. එහෙත් දෛනික ජිව්තයේ පැහැදිලි අවදානම්වලට හැරෙන විට අපට පහත දක්වෙන පුායෝගික පුශ්නයට මුහුණ දීමට සිදු වේ. තම වෘත්තීය අතීතය නො දන්නා වූ ද ජීවිතයේ පුධාන අාධානත්මික පාඩම පිළිබඳ අභිඥා ඥානයක් නැත්තා වූ ද අය නැණවත් ලෙස වෘත්තියක් තෝරා ගන්නේ කෙසේ ද ? වෘත්තීන් පිළිබඳ උනන්දුවක් තුබූ එක් පුද්ගලයෙක් වරක් කේසිගෙන් මේ විෂය පිළිබඳ පරීක්ෂණ කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියේ ය. අතීත ජන්ම නිශ්චිත ව දන ගන්නට නැති පුද්ගලයනට වෘත්<mark>තීය</mark> උපදේශ දීම සඳහා ඔවුන්ගේ අතිත ජිවිත වේගයන් නිවැරැදි ව eසායා ගැනීමට ඉවහල් වන මනෝවිද**ා**ත්මක පරීක්ෂණයක් සාදා ගත හැකි ද යන පුශ්නය අසන ලදී. උත්තරයෙන් දක්වුණේ ජෙන්තිශ්ශාස්තීය සටහනක්, බොහෝ අවස්ථාවල දී උපකාර විය හැකි බව ය. එහෙත් අද භාවිත වන ජොා්තිශ්ශාස්තුය මේ ශාස්තුයේ දී සැලකිල්ලට ගත යුතු වූ පූර්ව ජන්මවලට අයත් වන මේ පොළෝ තලයෙහි සිදු වූ පූර්ව ජන්මයන් ගණනට

ගන්නේ නැති නිසා ලබා ගත හැකි තොරතුරු සම්පූර්ණයෙන් විශ්වාස කළ නො හැකි ය. කියැවීම මෙසේ යෑ "බොහෝ මිනිසුන් සම්බන්ධයෙන් ඔවුන්ගේ යෝගා වෘත්තිය, මේ පොළෝතලයෙහි සිදු වූ ජන්මයන්හි දී වූ ජොහ්තිශ්ශාස්තීය වේගයන්ගෙන් ඔවුන් විසින් කරන ලද දේ මත රැඳී ඇත. ඇතැම් විට එය කේන්දුය සමග ගැළැපෙයි; ඇතැම් විට අර්ධ වශයෙන් ගැළපෙයි; ඇතැම් අවස්ථාවල දී සම්පූර්ණයෙන් ඊට පටහැණි ය. එසේ වන්නේ මේ පොළෝ තලයෙහි දී සිදු කරන ලද කර්ම නිසා ය."

බෙහෙවින් සිත් ගන්නා තොරතුරෙකි මේ. මෙය බරපතළ ලෙස ගණන් ගත හොත් ජොඩ්හිග්ගාස්තුයේ තව ම සොයාගෙන නැති අංශ පිළිබඳ සඵල පරීකුණයකට හේතු විය හැකි ය. එහෙත් මේ අංශ සලකුණු කර ගන්නා තෙක් මූලික ගැටලුව නො විසඳි සිටී. පුද්ගලයන්ගේ අතිත ජන්ම දන ගැනීමට අභිඥා ඥානයක් නැත්නම් අපට ඔවුන්ගේ සැඟවී ඇති දක්ෂතාවලට අනුව ඔවුනට උචිත වෘත්ති තෝරා දීමට පුළුවන් කමෙක් නැත.

වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ වල්මත්වීම් අතිශයින් ම සුලබ ය. කෙසේ හෝ මේ අවිනිශ්චිතත්වයෙහි ද අධපාපනික වූ පරමාර්ථයක් තිබෙනවා විය හැකි ය. ජීවිතයේ හා කාර්යවල අර්ථය හොදින් පරීක්ෂා කිරීම සඳහාත් අනායෙන් සම්බන්ධයෙන් තමාගෙන් ඉටුවිය යුතු අර්ථය පිළිබඳ වඩා ආධාහත්මික වූ අවබෝධයක් ලබා ගැනීම සඳහාත් ඒ වල්මත් වීම අවශා බව

<sup>1.</sup> මේ පරිවර්තකයනට ජෙන්තිශ්ශාස්තුය ගැන දනීමෙක් නැත. එහෙත් මෙහි දී වැටහෙන පරිදි විවරණයක් කිරීම සුදුසු යයි සිතේ. කේන්දුගත හුහයන්ගේ පිහිටීමෙන් දක්වනු ලබන්නේ ඒ ගුහයාගේ නමින් හැඳින්වෙන භූමියෙක සිදු , වූ පූර්ව ජන්මවල දී සිදු කරන ලද කර්ම මේ ආත්ම භාවයේ දී පල දෙන අයුරු ය. රාහු කේතු දෙදෙනාගේ පිහිටීමෙන් දක්වෙනවා ඇත්තේ පෙර මේ පොළෝනලයෙහි සිදු කරන ලද කර්ම මේ ආත්මයේ දී විපාක දෙන අයුරු විය යුතු ය. බටහිර ජෙන්තිශ්ශාස්තුය රාහු කේතු දෙදෙනා ගණනට නොගනී. එහෙයින් ඒ ජෙනතිශ්ශාස්තුයට කලින් පොළෝතලයෙහි දී සිදු කරන ලද කර්ම මේ ජීවිතයට බලපාන අයුරු නොපෙනෙයි.

පෙනේ. ඇතැම් පුද්ගලයන් කල්තියා ම පුකාශයට පත් විය යුතු තරමට පැහැදිලි වෘත්තීය අර්ථයක් ඇති ව මෙලොවට එන අතර තවත් සමහර අය මාරුවීම් අවස්ථාවෙක සිටිනවා විය හැකි ය. මේ අවස්ථාවේ දී අවශා වන්නේ අදහස් සකස් කර ගැනීමයි. ඒ නිසා ඒ පුද්ගලයන්, සැකයෙන් හා මුළාවෙන් යුතු කාල පරිච්ඡේදයක් ඉක්මවිය යුතු ය. පැහැදිලිකම හා ශක්තිය ලබා ගැනීමට පෙර හැම විට ම මේ කාල පරිච්ඡේද පසු කළ යුතු ව ඇත. මේ පිළිබඳ කේසි කියැවීම් පැහැදිලි නැති නමුත් ඇති හැම සාක්කියකට ම අනුව බලන විට වෘත්තීන් සම්බන්ධයෙන් ඇති වන වල්මත්වීම පිළිබඳ මේ විවරණය හොඳට ම පිළිගත හැකි බව පෙනේ.

කෙසේ හෝ කේසි කියැවීම්වලින් ලබා ගත හැකි තොරතුරුවල එක් පැත්තෙකින් ස්ථීර වටිනාකමෙක් ඇත. එයින් මනෝවිදහත්මක පරීක්ෂණ සඳහා අලුත් දිශාත් වෘත්තීය පුශ්නයට ළඟා වීමට සුදුසු අලුත් ආකල්පත් යෝජනා කරනු ලැබේ. කවුරුදෝ කෙනෙක් අයිරිශ් ජාතිකයකුගෙන් වයලින් වාදනය කරන්නට දන්නවා දයි ඇසූහ. "මා දන්නේ නෑ. මා කිසි දිනෙක වත් එය කරන්නට උත්සාහ කර නෑ." යනු ඔහුගේ පිළිතුර විය. මේ හදිසි පිළිතුර පෙනෙන තරමට හාසාජනක නො වේ. මේ පිළිතුර දෙන ලද්දේ නූගත් ශුද්ධ බුද්ධියෙනි. එහෙත් කේසි කියැවීම් හදාරන විට, අසංඥ පුඥාවේ පෙරා ගත් සාරය එහි අඩංගු බව පෙනී යයි. එසේ කියන්නේ කිසි ම මිනිසකු තම යටී සිතේ භාණ්ඩාගාරයෙහි සැඟවී තිබෙන්නේ කවර ශක්ති දයි නො දන්නා නිසා ය.

රටේ හැම තැන ම ඇති බැංකුවල, ඉතිරි කිරීමේ ගිණුම් අයිතිකරුවන් විසින්, අමතක කරනු ලද ඩොලර් කෝටි ගණනක් තිබීම පුදුම සිද්ධියෙකි. මේ ගිණුම්, කිසියම් කාලපරිච්ඡේදයක් නිෂ්කීය ව තිබුණායින් පසු ව බැංකු නිලධාරීහු, තැන්පත් කරුවන්ගේ අවසාන ලිපිනවල මාර්ගයෙන් ඔවුන් සොයා ගැනීමට උත්සාහ ගනිති. මේ උත්සාහය වාර්ථ වුවහොත් බැංකුවට සිදු වන්නේ තැන්පත් කිරීමේ පුමාණය උදාසීන ලෙජරයෙක¹ තිබීමටය. විශේෂයෙන් ම නරක පුසිද්ධියක් ඇති වීමට තරම් මුදල් පිළිබඳ උනන්දුවෙකින් යුතු මිනිසුන් ඇති ජාතියෙක මෙබඳු සිද්ධියක් තිබීම පුදුම විය යුතු තරම් දෙයෙකි. එහෙත් එය සතා සිද්ධියෙකි. මේ උදාසීන ගිණුම්වලින් දක්වෙන්නේ මිනිසකුගේ ජීවිත තත්ත්වයට සම කළ හැකි තත්ත්වයක් බව පෙනේ.

කිසියම් ශක්තියක් හෝ දක්ෂතාවක් ස්මරණයේ අසංඥ කාමරවල බොහෝ කාලයක් අමතකව මෙන් තිබුණු බව පෙනෙන නිදසුන් රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඒ ශක්තිය කෙරෙහි පුද්ගලයාගේ අවධානය යොමු කර වන්නට කියැවීම වහල් වී තිබේ. එය පුබුදු කිරීමට පුද්ගලයා විසින් ගන්නා ලද උත්සාහය පුදුම විය යුතු තරම් නිදසුන් ගණනෙකදී නියම වෘත්තීය දක්ෂතාවක් ඇති කිරීමට සමර්ථ වී තිබේ. මෙසේ පහසුවෙන් වෘත්තියකට බසින්නට පුළුවන් වීම ඒ වෘත්ති පිළිබඳ අතීත පළපුරුද්දක් තුබූ බව ඔප්පු කරන සාධකයෙකි. අපේ යටි සිතෙහි ඉතිරි වූ ශක්තියෙක් ඇත්තේ යයි දන ගත් විට අපට ඇති වන හැඟීම අප කුඩා කල සිටි නගරයෙහි අමතක වී ගිය ඉතිරි කිරීම් ගිණුමෙක් ඇතැයි දුන ගත් විට ඇති වන හැඟීමට සමාන ය. සාමානාෳ කුමයෙකින් නමුදු මෙය පුයෝජනවත් අදහසෙකි. කෙසේ හෝ වෘත්තියක් තෝරා ගැනීම පුයෝජනවත් වීමට නම් ඒ තොරතුරු බොහෝ දුර නිශ්චිත විය යුතු ය. කේසිගේ අභිඥා ඥානය වැනි ඥානයෙකින් අපට පුයෝජන ගත හැකි නම් අපි භාගා සම්පන්න වෙමු. එසේ නැති නම් කවර ක්ෂේතුයන්හි අපගේ පූර්ව සමර්ථතා තැන්පත්ව ඇද්දැයි සොයා ගැනීමට යෝජනාවේ, සම්මෝහනිදුාවේ නැතහොත්

<sup>1.</sup> A dormant ledger.

භාවනාවේ මාර්ගයෙන් මනසේ වඩා ගැඹුරින් ඇති තට්ටුවලි<mark>න්</mark> අපට තොරතුරු ඇද ගත හැකි විය යුතු ය.

දූන ගන්නට ලැබී නැති ශක්තීන් සොයා දූනගැනීමට ඇති තවත් කුමයෙක් නම් විනෝද කියා අනුගමනයයි. බොහෝ විට තද උනන්දුවක් ඇති වන්නේ අතීත ජීවිතයෙක වහපාරයක් නිසා ය. ස්පාඤ්ඤ දේවලට තද ආශාවක් තිබීමෙන් ස්පාඤ්ඤයේ සිදු වූ පූර්ව ජන්මයෙක් ඇඟවෙයි. චීනයේ සිදු වූ පූර්ව ජන්මයක් නිසා චීන දේවලට තදින් ආශා කරනවා විය හැකි ය. ස්පාඤ්ඤ භාෂාව හදාරන පන්තියෙක මාර්ගයෙන් හෝ චීනය පිළිබඳ කථා මාලාවෙක් මාර්ගයෙන් හෝ එබඳු උනන්දු වගා කිරීමෙන් අසංඥ ස්මරණය කැළැඹී ඒ ජන්මවලදී ලබාගත් ශක්ති පුබුදු විය හැකි ය. ඒ තිසා අපට ඒ පූර්ව ජන්මයෙහි අප හා සම්බන්ධකම් තුබූ මිනිසුන් ආශුය කරන්නටද ලැබේ. ඒ අයගේත් අපේත් පූර්ව ජන්මයෙහි පැමිණි පොදු උනන්දු **තිබිය** හැකි ය. වැඩිපුර අපේ ජිවිත මාර්ග වෙනස් වන්නේ මිනි**සුන්** නිසා ය. අප සමඟ පැරැණි කර්ම සම්බන්ධතා ඇති මිනිසුන් ආශුය කරන්නට ලැබීමෙන් එසේ නූණා නම් සම්පූර්ණයෙ**න්ම** අපෙන් වැසී තිබිය හැකි ව**පාපාර ක්**ෂේතු විවෘත වීමෙන් අ<mark>ජේ</mark> ජීවිත සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වී යයි.

වෘත්තියක් තෝරා ගැනීම පිළිබඳ මුළාව දක්ෂනා අඩුකම නිසා පමණක් නො ව වැඩිකම නිසා ද ඇති වේ. ඇතැම් පුද්ගලයන් නොයෙක් ජන්මවල දී නොයෙක් වහාපාරවල තදින් යෙදීම නිසා කොතෙක් විවිධ දක්ෂතා ඇති කරගෙන තිබේ ද යතහොත් ඔවුන් ඒ එක එකට ඉරි ගොස් ඇති සේ ය. බොහෝ තරුණ තරුණියෝ ඔවුනට කොතෙක් විවිධ දක්ෂතා තිබුණත් තීන්දුවක් හා ඉලක්කයක් නැති කමින් දුක් විඳිති.

වෘත්තියක් තෝරා ගැනීමේදී පළමු වැනි තර්කානුකුල පියවර වන්නේ තමාගේ ශක්ති ටිකක් වුවත්, ඒවායේ ලැයිස්තුවක් ගැනීම ය. ඊළඟට පුබල ම ඒවායින් එකක් තෝරාගත යුතු ය. මිනිස් දස්කම් මැනීමට නිවැරදි මැනීම් කුම සොයා ගෙන ඇත. මතෝ විදහඥයන්ගේ බුද්ධිමත් උන්තරයත් මෙයයි. කේසි කියැවීම් එබඳු කරුණුවල දී ගණිත ශාස්තුීය නිශ්චිතත්වයෙකින් නො කියන නමුදු වෘත්ති පිළිබඳ මනෝවිදහඥයන්ගේ මතය පිළිගතී. පුද්ගලයාගේ කැපී පෙනෙන සමර්ථකම් කේසි කියැවීම්වලින් පැහැදිලි ව දක්වනු ලැබේ.

කෙසේ හෝ වෘත්තිය පිළිබඳ නිශ්චිතත්වයක් නැති කල්හිද විශේෂ අවවාදයක් අවශා බව පෙනී ගිය අවස්ථාවල දී ද කරන ලද කියැවීම්වලින් වෘත්ති තෝරා ගැනීමේ දර්ශන පැහැදිලි වෙයි. අදහස් තුනක් නිතර නිතර කියැවෙන නිසා ඒවා මේ දර්ශනයේ සාරය වශයෙන් සැලැකිය හැකි ය. පළමුවැනි අදහස මෙයයි. "ඔබේ පාර්ථනීය ආදර්ශය හෙවත් අභාන්තර ජීවිතයේ ඉලක්කය නිශ්චය කර ගෙන එය ඉටු කර ගන්නට උත්සාහ කරන්න."

පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශ පැහැදිලි කර ගැනීම, සකස් වීම පිළිබඳ මුළු කේසි දර්ශනයේ ම ඇති වැදගත් අංගයෙකි. වෘත්ති පිළිබඳ මාර්ග දේශකයා තමා ම නම් එය විශේෂයෙන් ම වැදගත් වෙයි. පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශ පිළිබඳ ව පැහැදිලි අදහස් ඇති කර ගත යුතු යැයි කියැවීම්වලින් අවධාරණය කරනු ලැබේ. සිතීමට උපකාරයක් වශයෙන් කඩදාසි කැබැල්ලක් ගෙන කායික, මානසික හා ආධානත්මික යන ශීර්ෂ තුන ලියා ඒ තීරු යටින් ඒ ඒ කොටසට අයත් තමාගේ උසස් ම ඉලක්කය ලියන්නට යයි තිතර නිතර යෝජනා කර ඇත.

කරුණට අදාළ උද්ධෘත කීපයෙක් මෙහි ඇත:

"ඔබත් ඔබේ පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශත් විගුහ කරන විට සිතීම හිතෙන් ම කර ගෙන යන්නේ නැති ව කඩදාසියෙක ලියන්න. 'කායික' යනු ලියා ඉරක් ඇඳ 'මානසික' යනු ලියා ඉරක් ඇඳ 'ආධාභත්මික' යනු ලියන්න. ආධාභත්මික යන්නෙන් පටන් ගෙන (සිතෙහි ඇති හැම දෙයක් ම පළමු වෙන් ආධාභත්මික සංකල්පයෙන් පැමිණිය යුතු හෙයිනි.) එක එක යටින් පාර්ථනීය වූ ආදර්ශය පිළිබඳ ඔබගේ සංකල්පය ලියන්න. ආධාභත්මික යන්න යටින් ඔබට ඔබේ ආධාභත්මික වූ ආදර්ශය පෙන්නුම් කරන යේසුස්, බුදුහු, විඤ්ඤාණය, භෞතිකය, හා දෙවියන් වහන්සේ යන කොයි වචනය වුවත් ලියන්න.

ී ඊළඟට ඔබ සම්බන්ධයෙන් හෝ ඔබේ ගෘහය, මිතුයන්, අසල් වැසියන්, සතුරන්, දේපොළ හා තත්ත්වයන් සම්බන්ධයෙන් හෝ ඔබේ ආධාහත්මික සංකල්පයෙන් ඇති වන ඔබේ පාර්ථ<mark>නීය</mark> වූ මානසික ආකල්පය, මානසික ශීර්ෂය යටින් ලියන්න.

ඊළඟට ඔබේ භෞතික ආදර්ශය කිමෙක් ද?.....මේ <mark>කුමයට</mark> පුද්ගලයෙක් තමා විගුහ කරයි. ඊළඟට ඔබ ලබා ඇති **දනීම** පුයෝජනයට ගත්ත බලන්න.

මුලට ම කළ යුතු ව ඇත්තේ ඔබේ පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශ නිශ්චය කර ලියා ගැනීමයි. ඊළඟට ඔබේ ම පින්තූරය අඳින්න. ඔබ හොඳ ඉන්ජිනේරුවෙකි. ඔබට අන් දේවල පින්තූර හොඳට ඇන්ද හැකි ය. කවදා හෝ ඔබ ඔබේ ම පින්තූරය අඳින්නට උත්සාහ ගෙන තිබේ ද ? ඔබ කෙබඳු වන්නට කැමැති ද යන්නෙන් නැත හොත් යම් බඳු යයි අනායෙන් හිතනවාට කැමැති දෙයින් කෙතෙක් දුරට ඔබ හරියට ම මැනෙනවා ද ? ඔබේ මානසික ආදර්ශය කිමෙක් ද ? භෞතික මට්ටමෙහි දී මනස ගොඩනැගිලිකරු බව මතක තබා ගන්න."

කොටින් කියත හොත් අපගේ පුාර්ථනීය වූ පරමාර්ථ විවිධ විය හැකි නමුත් නියම ආත්ම සමාධිය හා ආත්ම මාර්ගදේශකත්වය ලබා ගත හැක්කේ පරමාර්ථයන් පිළිබඳ පැහැදිලි අදහස් ඇති කර ගැනීමෙන් බව කියැවීමෙන් පිළිගනු ලැබේ. මේ සංකල්පතා ක්ෂේතුයෙන් අපේ වෘත්ති තේරීම් මතු විය යුතු ය.

වෘත්ති තේරීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනයේ ඇති දෙවන අදහස මෙයයි; අනාසයනට සේවය කිරීමට උත්සාහ කරන්න. අන්තිමට වෘත්තියක් තෝරා ගන්නා විට හැම දෙනකුගේ ම මාර්ගදේශක මූල ධර්මය විය යුත්තේ මා ඉතා හොඳින් මනුෂා වර්ගයාට සේවය කරන්නේ කෙසේ ද යනු ය. අවසාන වශයෙන් අප දෙස ම අප බැලිය යුත්තේ ශරීරයේ සෛල දෙස බලන්නාක් මෙනි. අප විසින් සිතිය යුත්තේ කලහකාරී රාජායක් ගැන නො ව සහයෝගී සමස්ත මනුෂා පුජාව ගැන ය. "අනාසයනට සේවය කිරීම දෙවියන් වහන්සේට කරන උසස් ම සේවයයි." යනු කියැවීම් වලින් නිතර නිතර එන කියමනෙකි. "ඔබ අතර සිටින ගුෂ්ඨ ම පුද්ගලයා සියලු දෙනාගේ ම සේවකයාය." යනු තවත් එබඳු කියමනෙකි.

අපගේ සියලු තාවකාලික අර්ථයන්ගේ පරමාර්ථය විය යුත්තේ මෙය යයි කියැවීම්වලින් සලකනු ලැබේ. මේ බව පහත එන කියමනින් පැහැදිලි ව දක්නට ලැබේ.

"පුාර්ථනීය ආදර්ශ ඇත්තේ එකෙකි. එය නම් (බොහෝ නම් වලින් කථා කරනු ලබන) විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිය, ඔබේ පුාර්ථනීය ආදර්ශය කර ගැනීමයි.¹ ඔබගේ ශරීරයත් මනසත් ආත්මයත් ඒ ශක්තියටත් සහෝදර මනුෂායනටත් සේවය කිරීම සඳහා කියාකාරි ශක්තියක් කර ගැනීමයි."

මේ මතයෙහි අවශායෙන් ම ගැබ් වී ඇති අදහසෙක් නම් ආර්ථික සුරක්ෂිතත්වය, කීර්තිය හා ලෞකික සාර්ථකත්වය යන මේවා සේවා පරමාර්ථයට දෙවැනි විය යුතු බව ය. ඒවා ගොනා පසු පස යන රියසක මෙන් මේ අර්ථය පසු පස යා යුතුය. බොහෝ දස්කම් තුබූ දහතුන් හැවිරිදි ළමයෙක් ඒවායින්

බෞද්ධයන් කියන්නේ එය අනුපාද පරිතිබ්බානය වන බවයි.

එකක් තෝරා ගැනීමට අවශා වී "මගේ වැඩිහිටි ජීවිතයේ දී ආර්ථික චශයෙන් විශාල ම සාර්ථකත්වය ලබා ගැනීම සඳහා මාගේ දස්කම්වලින් කුමක් අනුගමනය කළ යුතු ද" යි ඇසුවේය, ඔහුට මෙසේ කියන ලදී. "ආර්ථික අංශය අමතක කරන්න, ලෝකය ජීවත් වීම සඳහා වඩා සුදුසු බිමක් කිරීමට ඔබට කළ හැකි ලොකු ම සේවය ගැන සලකන්න. කවදාවත් ශුමය හුදු ආර්ථික කරුණු තකා වියදම් කරන්න නම් එපා. මුදල් ලාබ ලැබිය යුත්තේ මිනිසකුගේ ශක්තිය මනුෂෘ පුජාවට උපකාර වීම සදහා යොදන විට එහි පුතිඵල වශයෙනි."

"මට ආර්ථික වශයෙන් සාර්ථක විය හැක්කේ කවර අංශයෙකින් ද" යි තවත් පුද්ගලයකු අසා ඇත. ඔහුට ලැබුණු උත්තරය මෙයයි: "ආර්ථික අංශය ඉවත දමන්න. ධන සම්පත්තිය, අනායනට මාර්ගය පෙන්වන ලෙසින් ජීවත් වීමට ඇති අවංක ආශාවේ එලය කර ගන්න. අභිවෘද්ධිය දෙන්නේ දෙවියන් වහන්සේ ය." වාණිජ භාණ්ඩ ආනයනය හා අපනයනය කරන්නකුට මෙසේ කියා ඇත: "මෙය ඔබේ ආප්ත වාකාය වේවා! මගේ පියවර මා ආශුය කරන අයට ඉණිමං වේවා! මම ඔවුන් මගේ පඩිගල් ලෙස නො යොදම්වා! මනුෂා පුජාවට සේවය කරම්වා! කීර්තියන් භාගායන් (මේ දෙකම පුතිඵල වශයෙන් එනු සහතික ය.) මනාව ගත කළ ජීවිතයෙකත් කරන ලද සේවයෙකත් පුතිඵල වේවා! ඒ දෙක අනායන් පඩිගල් වශයෙන් යෙදීමෙන් නො ලැබේවා!"

මෙහි දී සර් කිස්ටෝෆර් රෙන් නම් වූ මහා නිර්මාණ ශිල්පියා පිළිබඳව කියා ඇති කථාන්තරය සිහිපත් වේ. වරක් ඔහු ලන්ඩනයේ නව මහා දේවායතනය තනන බිම පසු කර ගෙන ගියේ ය. එහි සැලැස්ම ඇඳ තිබුණේ ඔහු විසිනි. කම්කරුවන් විසින් තමන් කර ගෙන යන කාර්යය ගැන සැලැකු ආකාරය පුදුම සහිත ය. කම්කරුවන් කීප දෙනකු කරා වාරයෙන් වාරයට ගිය ඔහු එක ම පුශ්නය ඇසුවේ ය. "ඔබ කුමක් කරනවාද?" යනු ඒ පුශ්නයයි. පළමු වැන්නා උඩ බලා "මා ගඩොල් තබනවා" යයි කීවේ ය. දෙවැන්නා "මා මුදල් හම්බ කරනවා" යයි කීවේ ය. "මා මහා දේවායතනයක් තැනීමට උදවු කරනවා" යනු තෙවැන්නාගේ පිළිතුර විය. කේසිගේ කියැවීම වෘත්තියක් තෝරා ගන්නට යන්න දරන අය ගෙන යන්නට උත්සාහ කරන්නේ මේ තෙවැනි මිනිසාගේ ආකල්පය දෙසට ය. ඔහුගේ සිතේ තිබුණේ සියලු මිනිසුන් සඳහා වූ යහපතේ හා සෞත්දර්යයේ ඉලක්කය මිස භෞතික කාර්යය හෝ ඉක්මනින් ලැබෙන කුලිය හෝ නො වේ.

වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනයේ ඇති තවත් මූලික අදහසෙකි මේ: "අතේ ඇති දෙය පාවිච්චි කරන්න. දූන් සිටින තැනින් පටන් ගන්න." මෙය විස්තර කිරීම අනවගහ තරම් පැහැදිලි අවවාදයෙකි. එහෙත් අනෙක් බොහෝ පැහැදිලි සතහ මෙන් මෙය ද නැවත නැවතත් මතක් කර දිය යුතුව ඇත. මෙසේ වන්නේ සංකීර්ණ වූ ද ඈත ඇත්තා වූ ද සිද්ධි වඩා ඇලුම් කටයුතු වන විට වඩා සරල වූ ළඟ ඇති සිද්ධි ගැන නො සලකා සිටීම මිනිස් ගතියක් වන නිසා ය.

මනුෂා පුජාවට සේවය කිරීමේ අදහස සිතේ වැටුණු බොහෝ මිනිසුන් නො පැහැදිලි විඥානවාදී මිදුමෙකින් හෝ සැකයෙන් මුසු උත්සාහයේ අසහනයෙන් හෝ වෙළී යනි. ඇතැම් විට ඔවුනට ජීවිත කාර්යය පිළිබඳ අලුත් පෙනීමක් ඇති වන්නේ තමන් මුදවා ගැනීමට ඉඩක් නො දෙන ලෞකික කාර්යයකට මැදි වී සිටිය දී ය. පවුලට ඇති වගකීම නිසා හෝ ආර්ථික බාධක නිසා හෝ අලුතින් සිතා ගත් දූත මෙහෙවරට අවශා පුහුණුව ලබා ගන්නට ඔවුනට නොහැකි වනු ඇත. "කාට වුවත් පාවිච්චි කළ හැක්කේ නමා අත ඇති දේ ය." යන සතායෙ මතක් කර දිය යුතු යයි කේසි සිතුවේ මේ වර්ගයේ පුද්ගලයනටය. සැතපුම් දහයෙක ගමන අරඹන්නේ එක් පියවරෙකිනි. ඒ පියවර ගත යුතු ව ඇත්තේ දූන් සිටින තැන සිටය.

පහත එන පැහැදිලි උද්ධෘතය මෙතැනට යෝගා ය. "මගේ ජිවිත කාර්යය කිමෙක් ද" යි හතළිස් නව හැවිරිදි ස්<del>ව</del>ුයක් ඇසුවා ය. "දුර්වලයන් දිරි ගැන්වීම, අධෛර්යයට පත් වූවනට ශක්තිය හා ධෛර්ය දීම." යනු ඈට ලැබුණු පිළිතුරයි. "මා එය කරන්නේ කෙසේ ද ?" යනු ඇගේ ඊළඟ පුශ්නයයි. "අද ඔබේ අතට අසු වන දෙයක් කරන්න." යනු පිළිතුරයි. "මා කළ යුතුව ඇතැයි ඔබට පෙනෙන්නේ කිමෙක් ද, මට නියමිත කා<mark>ර්යය</mark> කොතැතින් කිුයාත්මක කළ යුතු ද ?" කියා ඕ දිගට ම ඇසුවාය. "අද කරන්නට තිබෙන දෙය කිමෙක් ද ? ඔබ සිටින තැන සිට ගෙන කරන්න තිබෙන දෙය කරන්න. උන් වහන්සේට ඔ<mark>බේ</mark> මඟ පෙන්වන්න ඉඩ දෙන්න. උන්වහන්සේගේ අතට පත්ව<mark>න්න.</mark> ඔබ මාර්ගය වන්න. ඔබ වැඩ කරන්නට හෝ වෙහෙස වන්නට හෝ සේවය කරන්නට හෝ සේවය ලබන්නට හෝ කැමැති තැන උන් වහන්සේට කියන්න එපා. මෙසේ කියන්න. 'ස්වාමීනි, මා ඔබ වහන්සේගේ ය. ඔබ හොඳ යයි සිතන ලෙසට මා පාවිච්චි කරන්න.' යනු ඇයට ලැබුණු අචචාදයයි.

තවත් ස්තියකට ද මේ පුශ්නය ම තිබුණේ ය. හැට එක් හැවිරිදි වූ ඕ උතුරු යුරෝපීය රටෙක හිටපු නියෝජිතයකුගේ බිරියයි. ඕ පෙරදිග නොයෙක් තැන්වල දිගු කාලයක් සැරි සැරූ තැනැත්තියකි. කලාව හා ආගම පිළිබඳ ඇගේ උගත්කම විශාල ය. "කරුණාකර මිනිස් පුජාවට ඉතා හොඳින් සේවය කළ හැකි ආකාරය මට විස්තර කරන්න." යයි ඕ ඉල්ලා සිටියාය. ඇට දුන් උත්තරය ද සාර වශයෙන් එය ම ය. "දිනෙන් දින ඔබට විවෘත වන මාර්ගවලින් සේවය කරන්න. නිතර ම විශාල දෙයක් කරන්නේ මහත් කියාවක් කිරීමට සැලසුම අඳින පුද්ගලයන් නො වේ. මහත් සේවයක් සිදු වන්නේ එදිනෙදා ඉඩකඩ ලැබෙන හැටියට කියා කරන මිනිසා ගෙනී. මෙසේ

අවස්ථා පුයෝජනයට ගත යුතු ය. එවිට වඩා හොඳ මාර්ග විවෘත වෙයි. අප අනුතට උපකාර පිණිස යොදන දෙය ඉබෙටම වැඩි වෙයි." තවත් කෙනකුට මෙසේ කියා ඇත. "ඔබ ඉන්නා තැනින් පටන් ගන්න. සිටිනා තැන සිට කැමැති තත්වයකට පත් වන්න. එවිට ඔබට ඔබේ වටිනාකම ඔප්පු කළ හැකි වෙයි. එවිට උන්වහන්සේ වඩා හොඳ මාර්ග විවෘත කරනවා ඇත."

මිනිස් පුජාවට විශාල සේවයක් කළ යුතු යයි හදිසියේ තීරණය කර ගන්නා මිනිසුනට පමණක් නොව ඕනෑ ම වර්ගයෙක ලොකු දෙයක් කිරීමට ආශා කරන කාහට වුව ද පුයෝජන ගත හැකි දර්ශනයෙක් ඇත. එය කියාවේ යෙදෙන අරපරෙස්සමේ දර්ශනය යයි හඳුන්වා දිය හැකි ය. තමා අත ඇති දෙයින් ලොකු ම පුයෝජනය ගන්නා වූ හැම දක්ෂ ගැහැනියක ම කියා කරන්නේ මේ දර්ශනයට අනුව ය. තමා අත ඇති දෙය පාවිච්චි කිරීමටත් සිටිනා නැනින් පටන් ගැනීමටත් කියැවීම්වලින් නිතර දෙන උපදේශය මිනිස් ගති දෙකකට විරුද්ධ ව යයි. ඒ දෙක නම් ළඟ නො දකීමේ අකර්මණානාව හා ඈත දකීමේ අකර්මණානාවයි.

කලාවෙහි, විදහවෙහි නැතහොත් දේශපාලනයෙහි තමා විසින් ලැබිය යුතු පාර පුෘප්තිය කිමෙක් දැයි දන්නා බොහෝ මිනිස්සු වරදවා ගත් භෞතිකවාදී පිස්සුවක් නිසා අවෛර්යවත්ව නිෂ්කිය වෙති. ඔවුනගේ ඉලක්කය ලබා ගත නො හැකි ලෙස පෙනෙයි. ජීවිතයේ හා උත්සාහයේ අවිච්ඡින්නත්වය ගැන දනීමක් ඔවුනට නැත. ඒ නිසා කාලය වැදගත් නො වන බවත් බොහෝ විට එක් ජීවිතයෙක දී ආරම්භ කරන ලද දෙයෙහි එල ඇති වන්නේ ඊළඟ ජන්මයෙහි දී බවත් ඔව්හු නො දනිති. කාලයේ මායාකාරී සීමා කිරීම නිසා ඔවුනට මේ ජන්මයේ දී මහා සංගීතඥයන් වීමට නො හැකි වනු ඇත. එහෙත් ඔවුන් ඔවුන්ගේ සංගීතය සම්පූර්ණයෙන් අත් හරින තරමට කල්පනාවට චේතනාව මරන්නට ඉඩ දුනහොත් එතන ම නතර වී ඒ කොටස

ඊළඟ ආත්මයේ දී කිරීමට ඉතිරි වෙයි. එහෙත් ඔවුන් "අත ඇති දෙය පාවිච්චි කරන්න. ඉන්නා තැනින් පටන් ගන්න." යන උපදේශයෙහි කැටි වී ඇති දීර්ඝ කාලීන පුඥාව කුියාවට නැඟුවා නම් ඔවුන්ගේ මලානික ගතිය නැති වී ගොස් ශක්තිය නියම මාර්ගයෙහි යෙදිය හැකි වනු ඇත.

අනෙක් අතට වෙනත් බොහෝ දෙනා පුනර්ජ<mark>න්ම</mark> වාදයෙන් තමනට විවෘත ව ඇති බව පෙනෙන අති විශාල පථයෙන් බුද්ධිය කළඹා ගන්නා නමුත් ඒ මානසික උනන්දුව කියාවට නො නඟහි. පරමවිඥානවාදීන් හා මානවඥානවාදීන්<sup>©</sup> බොහෝ දෙනකුන් ආධාාත්මික පරිණාමයෙහි දී කිුයාත්මක වන ලෝක නියාම හැදෑරීමෙහි කොතරම් ගිලී යා ද යත<mark>හොත්</mark> ඒ දනීමෙන් පමණක් තම අභිවෘද්ධිය ඉබේ ම සිදු නොවන බව අමතක කර ඇත. ඔව්හු කවර දිනෙකවත් ගමන ආරම්භ නො ංකරෙන තරමට මාර්ග සිතියමක් හැදෑරීමෙහි නියැලි මිනිසු<mark>න්</mark> වැන්නෝ ය. හුදු චින්තනය ඔවුන්ගේ ජීව රුධිරයට කොත**රම** තදින් ඇතුළු වී තිබේ ද යතහොත් චරිතය වෙනස් කර ගත යුතු අවස්ථාවක් හෝ මනුෂෳ වර්ගයාට පුයෝජනවත් සේවයක් **සිදු** කළ යුතු අවස්ථාවක් හෝ පැමිණි විට ඔව්හු නිකම් බලා සිටිති. එයින් ඔවුන්ගේ බුද්ධි රහිත බව පුකට වේ. පරමවිඥානවා**දීන්** හා මානවඥානවාදීන් පමණක් මේ දුර්වලතාවට වරදකරුවන් නො වන බව සතා ය. හැම්ලට්ට පෙර දී පවා නිෂ්කිුයත්වය දාර්ශනිකයන්ගේ ඇති පුසිද්ධ මහා පාපය වී තිබේ.

මේ පුතිපත්ති තුන වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනයේ සාරය බව පෙනේ. මේ පුතිපත්ති තුනෙහි දී, කේසි කියැවීම්වල ඇති, මනුෂෳයාගේ දෛවය විශ්වයට සම්බන්ධ කොට දක්නා ගතිය, හොඳ හැටි ලෝක වෳචහාර මතයෙන් සමබර වී ඇති බව දක්නට ලැබේ. පුනර්ජන්මය ගැන දන ගැනීම නිසා කෙනකුගේ මානසික සමබර බව අඩු නො විය

<sup>1.</sup> Anthroposophists

යුතු ය. පුනර්ජන්මචාදය ගැන දන්නා තැනැත්තාගේ සියලු තීරණ සදාචාරාත්මක වූ ද මුළු විශ්වයට ම සම්බන්ධ වූ ද සැලැස්මකට අනුව කෙරෙන නිසා බුද්ධිමත් තීරණ වීමට හොඳටම ඉඩ තිබේ. පුනර්ජන්මවාදය ගැනත් එයින් ඇති වන සීමා පළල් වීම ගැනත් පළමුවෙන් දන ගන්නට ලැබීමෙන් ඇති වන ඉදිමීම නිසා සමහරු ලෝක වාවහාර මතය නමැති බර සමකරණය නැති ව ඉගිලෙන්නට දඟලති. වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනය හැදෑරීමෙන් මේ කරුණ පිළිබඳ මිථාා ඥානය නිවැරැදි විය යුතු ය. එසේ ම එයින් මනුෂා දෛවය පිළිබඳ ව කෙනකුගේ ඇති අදහස කොතරම් පළල් වුවත් ආත්ම විශුද්ධිය හෙමින් දිනපතා අඟලින් අඟලට කර ගත යුතු කියා මාර්ගයක් බව දක්වනු ලැබේ.

තවද, පුද්ගලයකුගේ වටාපිටාවේ ඇති කරුණු මොනවා වුවත් ඒවා ඔහුගේ ආධාාත්මික දියුණුවට සම්පූර්ණයෙන් ම සරිලන සේ ලැබී ඇති බව කේසි කියැවීම්වලින් නිතර සිහිපත් කර දෙනු ලැබේ. තමාගේ ජීවිතයේ නියම වෘත්තියට බාධක ලෙස පෙනුණත් ඒවා බාධක වශයෙන් නො ව පඩිගල් ලෙස සැලැකිය යුතු ය. බාහිර පරිසරය වෙනස් කිරීමට ඇති එක ම කුමය නම් පරිසරයේ ඇති විරුද්ධ කරුණු පිළිබඳ ව ඉවැසිලිමත්ව තමාගේ ආත්මය වෙනස් කර ගැනීමයි. එයින් ඔහු වඩා යෝගප පරිසරයකට සුදුසු වෙයි.

එක් කියැවීමෙක් මෙසේ ය:

"මෙය දන ගන්න. ඔබ කවර තත්ත්වයකට වැටුණත් ඒ වැටෙන්නේ ඔබේ සංවර්ධනයට අවගෘ නිසා ය.¹ පුද්ගලයකු ' දිනෙන් දිනට ඇතිවන සම්බන්ධකම්වල දී වචනයත් කුියාවත් යෙදිය යුතු ය. එසේ කළ යුත්තේ ඒ කායික, වාවසික කර්මයන් නිසා ආත්ම සංවර්ධනය සිදුවේ ය යන අවබෝධයෙන් යුතුවය.

<sup>1.</sup> සියල්ල සිදු වන්නේ යහපතට යයි කියමනෙක් ඇත.

ගොඩනැගිල්ල විකින් වික ගඩොලින් ගඩොල ගොඩ නැගෙන්නෙකි. වචනවලින් ද දිනෙන් දිනට කරනු ලබන සුළු කර්මවලින් ද පුද්ගලයා තම දකීම පුකාශනයට පත් කරයි. මෙසේ කරන ඔහු ගමන් කරන්නේ තම ඥානයේත් සැඟවී ඇති ශක්තිවලත් නියම ජීවිත පරමාර්ථයේත් පූර්ණ පුකාශනය දෙසට ය. සේවය කරා නො නැවත ගමන් කිරීමෙන් පුද්ගලයකු තමා සකස් කර ගත් විට වෙනසට අවශා වූ පරිසරය ලැබෙනු ඇත. එවිට ඔහුට ඊළඟ පියවර, ඊළඟ අවස්ථාව දක්නට ලැබෙනු ඇත.

ඒ නිසා ටිකෙන් ටික ඉරෙන් ඉර අත ඇති දෙයින් ගොඩ නගන්න. ඉක්මන් වන්නට එපා. වැඩි උනන්දුවක් ඇති කර ගන්න එපා.¹ මුළු ගොඩනැගිල්ල ම උන් වහන්සේගේ නො වේ ද ?....."

 <sup>&</sup>quot;ඉක්මන් කොටයි." "හොඳ ම සැරේ හීන්සැරේ."

## 21

## මනුෂා දක්ෂනා පිළිබද නොරතුරුවල ගැබි ව ඇති කරුණු

මතුපත දක්ෂතා පිළිබඳවත් ජීවිතයෙන් ජීවිතයට සිදුවන ඒවායේ අවිචඡින්න සංවර්ධනය පිළිබඳවත් කේසිගෙන් ලැබී ඇති නොරතුරුවල, පුයෝජනයට ගත හැකි සෑහෙන වටිනාකමෙක් ඇත. උත්සාහයක් තිබෙනවා නම් දියුණු කර ගත හැකි, සීමාවක් නැති දස්කම් හැම දෙනාට ම ඇත්තේ ය යන හැඟීම ඒ කියැවීම් වලින් අපට ලැබේ. මේ එබඳු එක් පුයෝජනයෙකි. නොයෙක් පුමාණවලින් පුයෝජනයට ගත හැකි වූ බැංකු ගිණුම් බඳු වූ නිදි ගෙන ඇති දස්කම් ගැන දනට ම අප විසින් කියා ඇත. හැම පුද්ගලයකුම පුයෝජනයට ගන්නා වූ සම්පත් පුමාණය සම්පූර්ණයෙන් ම රැඳී ඇත්තේ ඔහු විසින් ජීවිත බැංකුවෙහි කලින් තැන්පත් කොට ඇති උත්සාහ පුමාණය මත ය. මේ කුමය අතීත අනාගත යන දෙක පිළිබඳව ම කියාත්මක වන බව පැහැදීලි ය. අතීතය පිළිබඳව වර්තමානයෙහි දී නිවැරැදිව ගණන් ගැනීම අපට සහතිකවා සේ ම වර්තමානයෙහි පිළිබඳව අතාගතයෙහි ද නිවැරදිව ගණන් ගැනීම ද සහතිකය. දක්ෂතාවක් ලබා ගැනීම සඳහා අප යොදන කාලය, ශක්තිය, කල්පතාව හා අවධානය අනාගතයේ දී අපට ලැබිය යුතු ලෙසින් අපේ ගණන් පොතෙහි සටහන් වනු ඇත.

තමාගේ ළාබාල පුාර්ථනාව සම්පූර්ණයෙන් ඉටු කර ගත නොහැකි බව ස්ථිරව දන දනත් ඒ පුාර්ථනා පසු පස ලුහුබඳනා චින්තාපරවශ දහස් ගණන් අපුසිද්ධ මනුෂායෝ ලොව පුරා සිටිති. පෙනෙන සැටියෙන් ඔවුන් ගැන සලකා බලන වීට ඔවුන්ගේ නිරර්ථක පුයත්නය අතිශයින් ශෝචනීය ය. කර්ම චීපාක පිළිබඳ අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මයේ එළියෙන් බලන වීට එහි එතරම් ශෝචනීය තත්ත්වයෙක් නැත.

මල් වචන්නට ආශාචෙන් උත්සාහ කරන මිනිසකුට ඩේලියා තෑගි හෝ උදහාන පාලන ශාස්තුීය සහරාවලින් මහා පුසිද්ධියක් හෝ නොලැබෙන්නට පුළුවන. එහෙත් දන් ඔහු උද්භිදවිදපාව හා උදපාන පාලන විදපාව පිළිබඳ ඥානයේ මුල්ගල තබයි. එයින් ඔහු කිසියම් අනාගත ජීවිතයෙක දී පැළෑටි පිළිබඳ ඒ කාලයේ සිටින විශේෂඥයා වනු ඇත. මැදිවියේ ස්<mark>තිුයක</mark> විසින් චිතු ඇඳීමට කරන උත්සාහයන් නියතයෙන් හේතු චන්නේ පවුලේ අයගේ හා මිතුයන්ගේ උපහාසයට පමණක් නො**වේ.** එයින් ඕ කිසියම් අනාගත යුගයෙක පියකරු ම දේවස්ථානය චිතුයට නැඟීමේ සමර්ථතාවේ පදනම ද දමා ගනී. බො<mark>හෝ</mark> කාලයකට පෙර මැලැවී මැරී ගිය, සංගීත සන්දර්ශන පිළිබ**ඳ** බලාපොරොත්තු ඇති ව අවුරුදු පතා ම අඳුරේ පියානෝ පාඩම් උගන්වන සංගීත ගුරුවරිය ගමන් කරන්නේ ලෝක කීර්තිය හා පුශංසාව දෙසට ය. කාලමානයේ ආඝාතයෙන්¹ ඇගේ යට් සිතෙහි නිශ්චිත රිද්ම සංඥාවෙක් ඇති වෙයි. හැම සංගීත ශික්ෂණයෙකින් ම ඇගේ අනාගත සමර්ථ භාවය වැඩි කරගනු

<sup>1.</sup> The beat of the metronome

ලැබේ. ජීවිත දෙක තුනෙකින් පසු ව, සමහර විට ඈ ඒ කාලයේ සිටින විශේෂඥයා වනු ඇත.

කොටින් කියන හොත් පුනර්ජන්මවාදයට අනුව කවරදාවත් මොන ම උත්සාහයක්වත් විනාශ වන්නේ නැත. කර්ම නියාමය දුශ්චරිත සම්බන්ධයෙන් අපක්ෂපාතීව නිශ්චිත දුංඛ විපාක දෙන්නා සේ ම, සුවරිත සම්බන්ධයෙන් ද, නිශ්චිත සුඛ විපාක දෙයි. මේ වැදගත් කරුණ හොඳින් තේරුම් ගත් විට බලාපොරොත්තු සුන් කර ගැනීමට ඉඩෙක් නැති වෙයි. අපි හැම මොහොතක ම අපේ අනාගතය තනමින් ද ඒ අනාගතයේ කොන්දේසි සකස් කරමින් ද සිටිමු. අප දුන් කරන්නේ පින් ද පව ද යන්න මත ඒ අනාගතයේ හොඳ හෝ නරක් වීම රැඳී ඇත.!

මේ මතයෙන් මතුවත තවත් වැදගත් අදහස් කීපයෙක් ඇත. පළමු කොට ම මහලු කාලය නමින් හැඳින්වෙන ජීවිතයේ අවසාන භාගය විශාමයෙන්, නිෂ්කීයත්වයෙන්, නිෂ්ඵලය යන සාමානෳ හැඟිමෙන්, ගත කළ යුතු කාලපරිච්ඡේදයක් නොවන බව එයින් නිගමනය වෙයි. අප සාමානෳයෙන් සිතා සිටින මහලු වයස මිථාාදෘෂ්ටියෙකි. කේසි කියැවීම්වලට අනුව කි. පූ. 10000 දී ඊජිප්තු වැසියන් විසින් බලාපොරොත්තු වූ ආයුකාලය අවුරුදු සීයකට බෙහෙවින් වැඩි ය. සුදුසු ආහාර හා සුදුසු සිතුවිලි පිළිබඳ පුරුද්දෙන් ජරාදුර්වල වීම බෙහෙවින් පමා කර ගත හැකි ය. මේ අතිශයෝක්තියක් ලෙසින් පෙනෙන වාර්තාව තහවුරු කිරීමේ සාක්කි නවීන විදහවෙන් එකතු වෙමින් පවතී. සෞඛ්‍යය, ශක්තිය හා දීර්ඝ ජීවිතය යන මේවා කෙරෙහි ආහාරයේ ඇති පුදුම බලපෑම් දනටමත් අපගේ පරීක්ෂණාගාරය මගින් සොයා ගෙන යනු ලැබේ. ජරාවේ ලක්ෂණ පහළ වීම එක්තරා පුමාණයකට කෑමේ, ජීවත් වීමේ හා සිනීමේ වැරදී

 <sup>&</sup>quot;උදබින්දු නිපාතේන උදකුම්භෝපි පූරති" ආදී ධම්මපද ගාථා මෙහි දී පිහිවේ.

පුරුදු නිසාත් එක්තරා පුමාණයකට නිරර්ථකත්වය පිළිබඳ බලාපොරොත්තුව නිසාත් ඇති වන්නක් බව පෙන්වා දිය හැකිවනු ඇත.

මේ වැඩෙක් නැත යන හැඟීම ඇති වන්නේ ජීවිතය පිළිබඳ හරස් දක්ම යයි නම් කළ හැකි දෘෂ්ටිය නිසා ය. හරස් දක්ම නම් තමා, කාලයෙන් හා දේශයෙන් හරස් මට්ටමෙක ඇති අනාපයන් සමඟ සංසන්දනය කිරීමයි. එහෙත් පුනර්ජන්මවාදයට අනුව ජීවිතය පිළිබඳ එක ම නිවැරදි දෘෂ්ටිය නම් සිරස් දක්ම ය. සිරස් දක්ම නම් අද සිටින අප අතීත අප සමගත් අනාගත අප සමගත් සසඳා දක්මයි. අප අපට වඩා බාලයන් සමග සංසන්දනය කිරීම අනවශා ය. නින්දනීය ය. එසේ කියන්නේ සතා වශයෙන් අප හැම දෙනකුන් ම අනාපයන් පසු කිරීමට නොව අපේ නොදියුණු වර්තමාන හත්ත්වයන් පසු කිරීමට යත්න දරන හෙයිනි. අපේ පුගතිය බලාගත හැකි වන්නේ අපේ ම අතීතය ද පරම නිෂ්ඨාව කරා යෑමට ඇති දුර ද සලකා බැලීමෙනි.

මෙය මෙසේ යයි සම්පූර්ණයෙන් දන ගැනීම නිසා අපේ ජීවිත තත්ත්වයට වඩා වෙනස් වුව ද වාසි සහිත වූ ද ජීවිත තත්ත්වයන්හි සිටින අය කෙරෙහි ඇති වන ඊර්ෂපාවෙන් අපි ඉබේට ම නිදහස් වෙමු. තරගය භෞතිකවාදීන්ගේ මිරිභුවෙක් පමණි. ආධාහත්මික සතපයට අනුව අප අපේ ම කුඩා ආත්මය සමග මිස වෙන කිසිවකු සමග තරඟ කරන්නේ නැත.

අනාගතයේ දී ඇති විය හැකි සමාජ සංවිධානය කෙබඳු දයි අපට කල් තියා දන ගත නොහැකි නමුත් මහලු වියෙහි දී මුදල් ඉපැයීමේ වෘත්තියෙන් විශාම ගැනීමේ චාරිතුය තව කාලයක් තිස්සේ පවතිනු ඇත. අඩු ගණනේ තරුණකම රඳවා ගැනීම පිළිබඳ ව අපේ ඥානය තව බොහෝ දුර දියුණු වන තාක් එය පවතිනු ඇත. සමාජ සංවිධානය කුමක් වුවත් වයසට යන කවර පුද්ගලයකු වුව ද තමා කපුරු බෝල හා ඉකුත් ශීත සෘතුවේ පොරෝණාත් සමග අල්මාරියට දමනු ලැබේ යයි නො සිතිය යුතු ය. ඔහු විසින් කළ යුතුව ඇත්තේ, නිශ්ශබ්දව, තම කාලය, නව ශක්ති හා සමර්ථතා වගා කර ගැනීමටත් තමාගේ පවුලේ වගකීමේ බලපෑම් නිසා හෝ වෘත්තියේ යුතුකම් නිසා හෝ කලින් කවදාවත් උගන්නට නොලැබුණු අලුත් දේවල් ඉගෙනීමටත් කැප කිරීම ය. මෙය කළ යුතු වන්නේ අනාගත ජන්මයන්හි ආත්ම ධනය සඳහා අත්තිවාරමක් දමනු ලැබේ ය යන ස්ථිර විශ්වාසයෙකින් යුතුව ය. පෘථිවියෙහි නොව ස්වර්ගයෙහි නිදන් තැන්පත් කරන්නට¹ යයි යේසුතුමා කළ අවවාදයට දිය හැකි විවරණවලින් එකෙක් මෙයයි. මෙහි ස්වර්ගය යන්නෙන් මුක්ත විත්තයත් නිධානය යන්නෙන් මනසේ හා ආත්මයේ ශක්තියත් අදහස් කළා විය හැකි ය.

කියැවීම්වල දෘෂ්ටිය මෙය බව හොඳින් පැහැදිලි ය. මැණික් ගල්වල ඇති රෝග සුව කරන ගුණ හොඳින් හදාරන්නට යයි කියන ලද හැට හැවීරිදි මිනිසා පිළිබඳ නිදසුන් අප දනට ම දක ඇත.<sup>2</sup> ලිපි ගොනුවල මෙබඳු නිදසුන් රාශියක් තිබේ. විශාම ගැනීමේ වයසට ළංවන පොලිස් නිලධාරියකුට රහස් පරීක්ෂකයකු වශයෙන් පුයෝජනවත් වීම සලකා ගෙන රසායන විදහාව හදාරන්නට යයි කියා තිබේ. තරුණ අයට ජීවිතයේ තම ස්ථානය සොයා ගැනීම සඳහා උපකාර කරන්නට යයි හැටතුන් හැවිරිදි මැහැල්ලකට කියා තිබේ. එබඳු තවත් ස්තියකට දනට ම අවුරුදු කීපයක් කර ගෙන ගිය මල් වහාපාරය වඩාත් දියුණුවට කරගෙන යන්නට පමණක් නොව තම ලේඛන ශක්තිය දියුණු කර ගන්නට ද කියන ලදී. මෙය ඇයට කිසිම දිනෙකවත් ඇති ව තිබූ අදහසෙක් නොවේ.

<sup>1. &</sup>quot;එසෝ නිධී සුනිහිතෝ - අපේයෙන් අනුගාමිකෝ"

<sup>2. 317</sup> පිව

ජීවිතයේ අවසාන මොහොත දක්වා ම හොඳ වැඩ කිරීම . අපේ යුතුකම බව කියැවීම්වලින් නිතර පැහැදිලිව ම දක්වෙයි ඉතා හොඳ උද්ධෘත කීපයෙක් පහත පළ වේ.

"හැම දෙයෙකදී ම මධාම පුතිපදාව අනුගමනය කරන්න. කොයි එකේ දී වන් අන්තයට යන්න එපා. ඔබේ මේ ජිවිත කාලය අවුරුදු අනු අටක් වන්නට ඉඩ තිබෙනවා. ඊට සුදුස්සකුව ජීවත් වුණොත් එපමණ කල් ජීවත් විය හැකි ය. එහෙත් ඔබට අනුනට දෙන්නට පුළුවන් මොනවා ද ? දෙන්න යම් දෙයක් ඔබ සතු ව නැති නම් අනාඃයන්ගේ මාර්ගයෙහි සිටීමට ඔබට ඇති අයිතිය කිමෙක් ද ? දෙන්නට දෙයක් තියා ගෙන ඉන්න. එවිට ඔබට සුදුසු කාලය ජීවත් විය හැකි වනු ඇත."

- පු : මට මහලු වයසට ඉතා හොඳින් සකස් විය හැක්කේ කෙසේ ද ?
- උ : "වර්තමානයට සකස් වීමෙනි. මහලු වයසට ඔබ මුහු කරන්නට පමණක් ඉඩ දෙන්න. හැම විට ම ඕනෑ ම කෙනෙක් හදවත හා කාර්යය තරමට ම තරුණයි. තරුණව ඉන්නට නම් මිහිරි ව ඉන්න, මිතුරුව ඉන්න, මෛතුියෙන් ඉන්න."
- පු : වයසට යෑමේන් තනි වීමේන් බය මට යටපත් කර ගත හැක්කේ කෙසේ ද ?
- උ : "ඉදිරිපත් වී අනෙකකුට යමක් කිරීමෙන්, තනි ව ම වැඩපළ කර ගත නො හැකි අයට උපකාර කිරීමෙ<mark>න්,</mark> සම්පූර්ණයෙන් ම තමා අමතක කොට අනායන් සුඛිත කිරීමෙන්, අනෙකකුට උපකාර කිරීමෙන්, ඔබට ඔබේ බයෙන් නිදහස් විය හැකි ය."
- පු : "ඔබ යෝජනා කරන විනෝද කිුයාව කිමෙක් ද ?"

උ: "අනෙකකුට උපකාර කිරීමේ විනෝද කි්යාව, එළිමහනේ මල් අත පත ගෑම ද ඔබට හොඳ විනෝද කියාවෙකි. එහෙත් හැමදාම තමාට ම වැඩපළ කර ගත නොහැකි කාට හරි උපකාරයක් කරන්නට සලසා ගන්න. තනි වී සිටින කෙනකු සමග කථා කර කර සිටියත්, එවැන්නකු ආශ්‍රය කළත් ඒත් ඇති. එයින් ඔබට ලොකු ම ආත්මෝපකාරයක් සිදු වනු ඇත."

ජීවිතය අවිච්ඡින්නය යනු ආත්මය අමරණීයය යන මතයෙන් ද පිළිගනු ලබන්නෙකි. එහෙත් එහි දී එය ඉතා නොපැහැදිලි කාල්පනික ස්වරූපයක් ගනී. පුනර්ජන්මවාදය නිසා ඒ අවිච්ඡින්නත්වය මනුෂෳ දක්ෂතා හා උත්සාහ සම්බන්ධයෙන් මනෝ විදහන්මක වශයෙන් අර්ථවත් වෙයි.

තමා විසින් ඇති කර ගනු ලබන දක්ෂතා ජීවිතයෙන් ජීවිතයට යන්නේය යන සතායෙන් මතු වන දෙවන වැදගත් අදහස නම් ඊර්ෂාාව අනවගෘ හැඟීමෙක් ය යනුයි. ඊර්ෂාාව අවිදහාව යයි අවබෝධ කර ගන්නා වූ අවස්ථාවෙක් හැම පුද්ගලයාගේ ම අධ්‍යයනයෙහි ඇති වේ යයි එමර්සන් කියා ඇත. ඔහුගේ ඒ සතා කියමනෙහි ඇති මහා ශක්තිය අවබෝධ කර ගත හැක්කේ පුනර්ජන්මය පිළිබඳ ඥානයෙන් පමණි. ඊර්ෂාාව ඇති වන්නේ මිනිසා කර ඇති දෙය මිනිසාට කළ හැකි ය යන සතාය නොදන්නා අයට පමණි. අනායෙන් අත්පත් කර ගෙන ඇති සෞන්දර්යයත්, ශක්තියත්, පේමයත්, කිර්තිය හා ධනයත් යන සියල්ල ම ඒවා ලබා ගැනීමට සුදුසු උත්සාහය කළ වහා ම මටත් ලබා ගත හැකි ය.

සභාගත්වයේ හා ආත්මාවබෝධයේ අප දනට ලබා ඇති මට්ටමේ දී අනෙක් හැඟීම් කාර්යක්ෂම නොවූ අවස්ථාවල දී ඊර්ෂාාව කිුයාරම්භයට හේතු වී ඇත. එසේ වුවත් ඊර්ෂාාව කුඩුකේඩුකමට ද්වේෂයට, අවඥාවට, අපහාසයට, විරෝධයට හා ඒවාට සම්බන්ධ අනෙක් දුර්ගුණවලට හේතු වන විට නම්, ඉතා නරක ය. අන් සියල්ලට ම වැඩියෙන් ඊර්ෂහව යොමු වන්නේ පුද්ගලයකුගේ ඇති බොහෝ දේ පිළිබඳ දක්ෂතාවටය. විෂය එකකට වැඩි ගණනෙක දී තම දක්ෂතාව ඔප්පු කරන්න උත්සාහ දරා ඒ හැම එකෙක දී ම තම සාර්ථකත්වය ලබා ගත් මිනිසා හෝ ස්තුිය එක් දෙයෙක පමණක් සාර්ථකත්වය ලබා ගන්නා මිනිසාට හෝ ස්තුියට වැඩියෙන් වැල්පොලී කුමයෙන් ඊර්ෂහවට ලක් වෙයි. ඔහු ඔහුගේ විචිතු දක්ෂතාවලින් අනායෙන්ගේ පුශංසාව පතයි. එක්තරා පුමාණයකට එය ලබයි. අඩු ගණනේ ඔහුට වචනයෙන් පැසැසුම් ලැබෙයි. එහෙත් බොහෝ දෙනකුන්ගේ ඇතුළු හදෙහි ඔහු ගැන ඇති වන්නේ විරෝධය හා වෛරයයි. එසේ වන්නේ ඔහු වටිනාකමට සෙසු මිනිසුන්ගේ ඇති අයිතිවාසිකමට (ඔවුන්ගේ සිතීවට අනුව) ඔවුන් අහිමි කරන නිසා ය.

ඒ කෙසේ වෙතත් සියලු දස්කම් අප හැම දෙනාට ම ලබා ගත හැකි බව දන ගන්නට ලැබුණු විට මිනිසුන් අතර ඊර්ෂාාව අඩු වී නොයෙක් දේ පිළිබඳ සුදුසුකම් වැඩි වෙයි. විශ්වයේ ඇති ආධාාත්මික ගුණ සංවිධානය ඇතැම් ආර්ථික සංවිධාන වලට වඩා වෙනස් ය. ආධාාත්මික ගුණවලින් පොහොසත් වීම සඳහා දුප්පත් බොහෝ දෙනකුත් කැප කිරීම අවශා නො වේ. එසේ ම මිනිසුන් ආත්මාර්ථකාමී නොවී ශුද්ධ චින්තනයෙන් පුයෝජනයට ගන්නවා නම්, ලොව ඇති හැම සම්පත්තියක් ම හැම දෙනකුත්ට ම අත්පත් කර ගත හැකි ය.

තව ද, වෘත්තිය සංවර්ධනය පිළිබඳ සතා ඥානය, මිනිසුන් වෙන් කරන ඊර්ෂහ හැඟීම් අඩු කිරීම පමණක් නොව, අනුන් අගය කිරීමේ සමගි හැඟීම වැඩි කිරීමට ද හේතු වේ. මේ ජන්මයේ දී අප ඕනෑවට වැඩියෙන් අන් දේවල් ගැන යේදී සිටින නිසා අපට පුකාශයට පත් කර ගත නො හැකි වූ අපගේ ආත්මයේ අංශ ම අනාඃයන් විසින් පුකාශයට පත් කරනු ලැබීම සතා වශයෙන් ම අගය කළ යුත්තෙකි. නිදසුනක් ගනිමු. ස්වධර්ම හෙවත් ස්වකීය යුතුකම නිසා ගෘහ කාර්යයට සීමා වී ඇති ස්තුිය ඇගේ අභාන්තර ආත්මයෙන් නිළියක වන්නට ආශා කරනවා විය හැකි ය. සිනමාවෙක් බැලේ නෘතාපයක් දකින විට ද හොඳට රගන නළුවන්ගේ පින්තූරයක් පුවත් පතෙක දකින විට ද, ඇතැම් විට ඕ, තමා පිසීමට හා දූවිලි පිස දුමීමට සීමා කරන දෛවයට තදින් ම විරුද්ධ වනවා ඇත. එහෙත් ඈ කාලයකට පසුව තමාටත් එසේ ම නටන්නට ලැබෙනවා යයි සිහියට ගනිතොත් ඇගේ ඊර්ෂහාවේ චේදනාව දියැ වී යනු ඇත. ඒ නළුවන් තමාගේ මහා ආත්මය වීම ගැන ඔවුන් කෙරෙහි ඇට ඇති විය යුත්තේ මහා කෘතඥතාවෙකි. "තත් ත්වමසි" ("ඒ ඔබ වෙති") යන්න නොයෙක් අතට යෙදිය හැකි ගැඹුරු හින්දු පාඨයෙකි. ඒ පාඨයෙහි ළඟ ම ඇති එක් අර්ථයෙක් නම්, අප විවිධ මිනිස් සමත්කම් දෙස බැලීමෙන් කරන්නේ අපගේ ම ආත්මයේ ඇති ශක්ති පුකාශනයන් දෙස බැලීම පමණි යනුයි.

ජීවිතයෙන් ජීවිතයට යන වෘත්තීය දක්ෂතා පිළිබඳ මූල ධර්මයෙන් මතු වන තුන්වන වැදගත් අදහස නම් පුාර්ථනා බිඳීයෑමේ හැඟීම එක්තරා පුමාණයකට අනවශාය යනුයි. ආත්මය භෞතික ලෝකයට සීමා වී පවත්නා තාක් පුාර්ථනා බිඳී යෑම පිළිබඳ එක්තරා හැඟීමක් පවතිනු නියත ය. දිවසත්වයෙන් කැබැල්ලක් ඩේසි මලෙක ආකෘතියෙහි නිවැසි ව පවත්නා තාක් එය ඩේලියා මලක් නො ව ඩේසි මලක් ම විය යුතුය. ලිලී මලක් රෝස මලෙක ශෝහා සම්පන්න වර්ණය දෙස ආශාවෙන් බලනු ඇත. රෝස මලක් ලිලී මලේ වරුණය පිළිබඳ හී ගැයුම්වලට ආශා කරනු ඇත. තමාගේ වර්ගයෙහි පරිසමාප්තිය ලබා ඇති මේ එක එකකට සිදු වී ඇත්තේ තම වර්ගයේ සීමාව පිළිගැනීමට ය. එහෙත් කව් කල්පනාවල දී හැර, මල් තමාට ලැබී ඇති තත්ත්වයෙන් අනස තත්ත්වයකට පත් වීමට ආශා කොට මැලැවෙන්නේ වත් මැරෙන්නේ වත් නැත. මනුෂසයන් ද එයින් මිය යන්නේ නැත. එහෙත් ඔව්හු එයින් දුක් විදිති. පුාර්ථනා බිඳී යෑම තදින් දනී ගිය විට ඔවුන්ගේ මානසික හැඟීම ද මොළොක් නම් එයින් ඔව්හු මානසික වශයෙන් ද කායික වශයෙන් ද රෝගී වෙති.

අනෙක් අතට ඊර්ෂාහවෙහි මෙන් පුාර්ථනා බිදී යෑමෙහිද ඊට අයත් වැදගත් මානසික කාර්යයෙක් ඇත. අවශා**නාව** නිර්මාණයේ මව නම්, අපට එතරම් ම අයිතියක් ඇති ව පුාර්ථනා බිඳී යෑම ද නිර්මාණයේ මව යයි කිව හැකි ය. පුාර්ථනා බිඳි යෑමෙන් ගීත ලියැවී තිබේ. ඖෂධ වර්ගත් මහාද්වීපත් සොයා ගෙන තිබේ. බුල්වෙර්-ලීටන්' තමාගේ මනඃකල්පිත රට විස්තර කළේ සාහිතායක් නැති දේශයක් ලෙසය. සාහිතායක් නැති වූයේ කවුරුන් වත් මොන ම වර්ගයෙක් වත් පුාර්ථනා **බිදී** යෑමක් නො දූන සිටි නිසා අනුන්ගේ දුක් විදීම හෝ නෘප්තිය**ව** පත්වීම් හෝ පිළිබඳ ව ලියන්නට වන් කියවන්නට වන් ආශා නො කරන නිසා ය. මෙහි දී ඔහු සඳහන් කරන්නේ සැලැකිය යුතු වූ විය හැකි දෙයක් ගැන ය. පුාර්ථනා බිදී යෑම ද හුමාලය කෙරෙහි යොදන ලද මිරිකීම මෙන් මනුෂා ශක්තියට විවිධ ආකෘතිවලින් ගලා යන්නට සලස්සයි. මේ එකක් වත් නිදහසේ පැවතුණා නම්, ඒ විවිධ ආකෘති ගන්නේ නැත. කොටින් ම කියත හොත් මේ ලෝකයේ ඇති අන් හැම දෙයෙක මෙන් පුාර්ථනා බිඳී යෑමෙහි ද හොඳ නරක යන දෙපැත්තක් ඇ**ත.** මිනිසාට අලුත් ගුණ ඇති කර ගැනීමටත් නව කලා ආකෘති නිර්මාණය කිරීමටත් බල කරන විව පුාර්ථනා බිදී යෑම හොඳය. මිනිසා තුළ ජීව ශක්තිය පල් වන තරමට අභාගන්තරයේ සමබර බව නැති කරන විට එය නරක ය. ජීවිතයෙන් ජීවිතයට යන

<sup>1.</sup> Bulwer Lytton

වෘත්තීය දක්ෂතාව පුාර්ථනා බිඳී යෑමේ මේ අභිතකර පක්ෂය මර්දනය කර ගැනීමට වහල් වෙයි.

තද ශිතලෙන් යුත් එක් ජනවාරි උදෑසනෙක හිමෙන් වැසුණු චෙරි ගසෙක කඳව නගින්නට පවත් ගත් ගොළුබෙල්ලකු පිළිබඳ කථාන්තරයෙක් ඇත. ඌ ගසේ කඳ දිගේ හෙමින් උඩට යන විට ගසේ සිදුරෙකින් මතු වී උගේ හිසේ හැපුණු කුරුම්ණියෙක් මෙසේ කීවේ ය. "ආ යාළුවේ, උඹ නිකම් කාලය කා දමනවා, චෙරි ගසේ එක ගෙඩියක්වත් නැහැ." "මා ඉහළට යන විට ගෙඩි තියෙන්නට පුළුවන්" යයි කී ගොළුබෙල්ලා දිගට ම තම ගමන හියේ ය.

වෘත්තීය දක්ෂතාවේ නො සිඳී පැවැත්ම පිළිබඳව තදින් විශ්වාස කරන මිනිසාගේ ගුණය, ගොඑබෙල්ලාගේ තුබූ ඉවැසිලිමත් නිශ්ශබ්ද, දුර පෙනෙන විශ්වාසයට සමාන ය. යෝගා මානසික ආකල්පය පිළිබඳ තවත් ඉතා හොඳ නිදසුනෙක් ශුෙෂ්ඨ වයලින් වාදකයකු වූ <mark>පගනිනිගේ' ජිවිත කථාවෙහි</mark> දක්නට ලැබේ. අවුරුදු දෙකක් තිස්සේ ඔහු ණයකාරයකුගේ හිර ගෙයෙක සිටියේ ය. කෙසේ හෝ එහි දී ඔහුට තත් තුනෙක පැරැණි වයලිනයක් අසු විය. කාලය ගෙවා ගැනීමට ඔහුට තිබුණු එක ම මාර්ගය ඒ කැඩුණු උපකරණය නිතර භාවිත කිරීම විය. අන්තිමේ දී හිර ගෙයින් එළියට ආ ඔහු නැවතත් මහජන වේදිකාවෙහි පෙනී සිටියේ ය. හේ පෙරට වඩා හොඳට ගායනා කෙළේ ය. ඊට පෙර හෝ පසුව දක්නට නො ලැබුණ කලා නෛපුණායෙකින් හේ තම අසන්නන් මුසපත් කෙළේය. ඔහුගේ අශුැතපූර්ව සාමර්ථාසය² එනම් දුෂ්කර වාදනයක් මැද දී වයලීනයේ තතක් කුඩා තත් තුනෙකින් අවසන් කිරීමේ හැකියාව ඇති වූයේ බලයෙන් ඔහු හිර කොට තුබූ කාලයේ දී ය.

Paganini

<sup>2.</sup> ගුත්තිල ගැන අසා නො තිබුණු සේ ය.

පගනිනි හිර කිරීම නිසා ඔහුට ඇති වූයේ නියම පුාර්ථ<mark>නා</mark> බිඳී යෑමෙකි. එය කෙරෙහි ඔහුගේ ඇති වූ පුතිකිුයාව නරක එකෙක් නො ව හොඳ එකෙක් විය. ජිවිතයේ ස්වාභාවික තත්ත්වවලටත් තමා විසින් ම කර ගන්නා වූ කර්මවලට පිළිය<mark>ම</mark> පිණිස ඇති වන වීපාකවලටත් අනුව තව බොහෝ කාලයකට මිනිසාට පුාර්ථනා බිදී යෑම්වලට මුහුණ දීමට සිදුවෙයි. එහෙත් එයින් අප හැකිළෙන්නටවත් මොට වන්නටවත් පොඩු වන්නටවත් උවමනා නැත. පුාර්ථනා බිඳී යෑමේ බන්ධනය තුළ දී ද අපට නැටීමට උගත හැකි ය. එහි හිර ගෙය තුළ දී ද අපට ගී ගායනා කළ හැකි ය. පුාර්ථනා බිඳී යෑමෙන් ගැළැවෙන්නට බැරි තැන දී අපට ඉවැසිලිමත් ව පුීතියෙන් ද යුක්තව එය හොඳින් පිළිගන්නට උගත හැකි ය. මෙසේ අපට නව ම කා<mark>ලයේ</mark> ගර්භයෙහි නිදි ගෙන ඇති සභාෘත්වයෙහි දී අපේ ම අනාගත ජයගුහණ සඳහා බිම සකස් කර ගත හැකි වෙයි.

## 22

## චරිත – ගති – වේග

මහිට දින් ලියන ලද කථා වස්තුවෙක් මෙන් ජීවිතය ද සින් ගන්නේ එහි ඇති ගැටීම් නිසා ය. පුාථමික මනුෂායා ගැටුණේ අනා මනුෂායන් සමග හා ස්වභාවධර්මයේ ශක්තීන් සමග ය. මිනිසා දියුණු වන්නට දියුණු වන්නට ඔහුගේ ගැටීම් ඇතුළතින් හට ගන්නට විය. මේ අභාන්තර සටන ඒ ඒ කාලවල දී නොයෙක් ආකාරයෙන් හඳුන්වා දී ඇත. හොඳ නරක දෙකේද, පුකෘති පුරුෂ දෙකේ ද විචාරයේ හා මනෝභාවයේ ද උඩු සිතේ හා යටි සිතේ ද විරෝධය යයි කියන්නේ මේ ගැටීමට ය.

මේ හැම විස්තරයෙක ම සතායෙක් ඇති නමුත් මේ එකෙකින් වත් පුනර්ජන්මවාදයෙන් තරම් සම්පූර්ණයෙන් ගැටීම් විවරණය නොවෙයි. පුනර්ජන්මවාදයට අනුව ගැටීමේ මූලික හේතුව ආත්මයෙන් සිදු වන වැරැද්දෙකි. මේ වරද සිදු වන්නේ ආත්මය රූප කායය යයි තමා වරදවා ගැනීම නිසා ය. ජීවයේ පහත් තලයෙකැයි කිව හැකි රූප කායය ආත්මයේ පරිණතිය සඳහා අවශා නමුදු එය ආත්මය නොවේ. මේ වරදවා හඳුනා ගැනීම නිසා ආත්මාර්ථකාමී වූ ද පෞද්ගලිකත්වයට බර වූ ද කියා ඇති වේ. මෙයින් විපාක දෙන කර්ම සිදු වේ. විපාක

දෙන කර්මය මිනිසා සිරකරුවකු කරමින් ඔහුගේ දුශ්චරිතය වාස්තවික කරයි. මිනිසාගේ මානසික සංතාපයේ පුථම, මූලික පුභවය වන්නේ මේ හිර කිරීමයි. මුලින් ම ඇති වන ගැටීම නම් තමා විසින් ම ඇති කර ගන්නා ලද සිර කාමරයේ නො පෙනෙන දොර පොලුවලට විරුද්ධ ව කරනු ලබන සටනයි.

ගැටීම් ඇතිවීමේ වෙනත් හේතු ද ඇති බව කේසි කියැවීම වලින් පැහැදිලි ව කියනු ලැබේ. කර්මයේ විපාක දායක පඎයද අවිච්ඡේදක පඎය දයි පඎ දෙකක් ඇත. අවිච්ඡෙදක පඎය නිසා එකිනෙකට නො ගැළැපෙන බොහෝ ආශා අතීතයෙන් එක්වරට ම ගෙන එනු ලැබේ. මෙයින් මිනිසාගේ අභාන්තර ලෝකයෙහි තවත් ගැටීමෙක් ඇති වෙයි.

කේසි කියැවීම්වලට අනුව මේ ආශාව, අතිත ජන්ම අද්දකීමක් නිසා ඇති වන ආවේගයෙකි. පුද්ගලයකුට එක් ජීවිතයෙකින් සංගීතාශාවක් ද එනු ඇත. මේ පරස්පර විරෝධී ආවේග දෙක, වෘත්ති තෝරා ගැනීමේ දී උඩු සිතෙහි ම ගැටීමක් ඇති කරයි. ඔහු සංගීතකාරයෙක් වෙනවා ද ? නැතහොත් ගුරුවරයෙක් වෙනවා ද? කරන්නේ කුමක් ද යන ආභාපන්තරික සටනින් ඔහු අවුරුදු ගණනාවක් මැඩෙනු ඇත. අන්තිමේ දී මේ සටන ආවේග දෙක ම එක් කිරීමෙකින් හෝ අලුතින් සිතා ගත් ජීවිත ඉලක්කයකට නැති නම් ආර්ථික අවශාතාවකට, ගැළළපන ලෙසින් දෙක ම අත් හැර අමුතු එකක් පිළිගැනීමෙන් හෝ විසඳා ගනු ලැබේ.

පරස්පර විරෝධී ආශා නිසා ඇති වන සටනට වඩා දුෂ්කර වූ සටනක් ඇති වන්නේ සම්පූර්ණයෙන් මධාස්ථ කර ගත නො හැකි වූ ආශාවක් නිසා ය. නිදසුනක් ගනිමු. පීඩිත පන්තියක් කෙරෙහි හිතුවක්කාර බලපෑමක් තුබුණු පූර්වජන්ම අද්දකීමෙකින් මිනිසකුට පමණ ඉක්මවූ බල කාමයක් ඇති වූවා යයි සිතමු. ඊට පසු ජන්මයෙක දී මුඩුක්කුවෙක කොර දරුවකු වශයෙන් ඉපැදීම නිසා කර්ම විපාක වශයෙන් අතිමානය නතර වී, ඊට විරුද්ධ වූ සහනය හා අනුකම්පාව එක්තරා පුමාණයකට ඇති විය හැකි ය. මානය අවලංගු වීම සම්පූර්ණයෙන් කැරී නැත. මේ නිසා එක ම මූලික ගුණය සම්බන්ධයෙන් උඩු සිතෙහි මතු වන පරස්පර විරෝධී වූ ආශා දෙකෙක් ඇති වෙයි. මේ නිසා අපට එක ම පුද්ගලයා කෙරෙහි නො ගැළපීමෙක් දක්නට ලැබේ. මේ ගැන ම වරින් වර අතිමානයේ හා සහනයේ ආකල්ප ලෙසින් මතු වෙයි. ඇතැම් විට ඒ පුද්ගලයාට ම තමාගේ නො ගැළැපීම ගැන දන ගන්නට ලැබෙයි. මනුෂා වර්ගයාගේ සහෝදරත්වය පිළිබඳ අදහස් ඔහු තුළ වැඩියෙන් කියාත්මක වුවහොත් ඔහු පැරැණි මානයේ නැඟී සිටීම යටපත් කරන්නට යත්න දරනු ඇත. කෙසේ හෝ බොහෝ දෙනකුන් තමන්ගේ ම නොගැළැපීම් ගැන දන්නේ නැත.

ආශාවත් සම්පූර්ණයෙන් මධාස්ථ නො වීම පිළිබඳ මේ සාමානා නියාමය ඇති කර ගන්නා ලද්දේ කේසිගේ ලිපි ගොනුවල ඇති නොයෙක් නිදසුන් සියුම් ව පරීකෂා කිරීමෙනි. කැබලි වශයෙන් ඇති බොහෝ සලකුණුවලින් මේ සාමානා නියාමයට රුකුල් ලැබේ. තමන් ලබා ගත් ජීවිත කියැවීම්වල එළියෙන් දීර්ඝ කාලයක් තිස්සේ තමන් ම පරීකෂණයට පාතු කළ බොහෝ දෙනෙක් එය ස්ථිර කරති. පහත එන්නේ මේ පිළිබඳ ඉතා හොඳ නිදසුන විය හැකි ය.

මේ මිනිසා කෙරෙහි චරිත ලසුණ විරෝධතා දෙකෙක් දක්තට ලැබිණි. චරෙක ඔහු තනි වීමට, ඇතුළට නැමීමට, නිශ්ශබ්ද වීමට, නීරස වීමට, අසාමාජික වීමට, ඉගෙනීමෙහි ඇලීමට හැ පාරලෞකික වීමට නැමුණේ ය. අනා අවස්ථාවල දී පුසන්නත්වයට, බහිර්නතියට, විස්තාරිත්වයට, පුිතිමත් වීමට හා ඉන්දිය පුිණනයට බර විය. මේ ඔහුගේ පුථම චරිත ලසුණේ වීරෝධතාවයි. කියැවීමට අනුව මේ පුදුම නො ගැළැපීම ඇති වූයේ වෙනස් වූ අත්දකීම් පුවාහ දෙකක් නිසා ය. ඔහුගේ අසාමාජික නැමීම ඇති වූයේ ඉංගීසි තාපසාරාමයක තවුසකු වශයෙන් වූ ජන්මයෙකිනි. ඔහුගේ පුසන්නතාව ඇති වූයේ මධ්පකාලීන යුගයේ දී කුරුස යුද්ධකාරයකු වශයෙන් වූ පූර්ව ජන්මයෙකිනි. මෙබඳු පුදුම චිත්ත ගති දෙකක් තිබුණ නිසා මිනිස්සු ඔහු වර්ජනය කළහ. අද ඉතා පළල් ව හොඳින් කථා කර, හෙට උපේසුක ව හැකිළ ගන්නා මිතුයකු කෙරෙහි ඔව්හු විශ්වාසය නො තැබූහ.

දෙවන චරිත ලක්ෂණ විරෝධත්වය සම්පූර්ණයෙන් මධ්‍‍‍යස්ථ නො කරන ලද ආශාවක් නිසා ඇති වූ බව හොඳට ම පැහැදිලි ය. එක් ජන්මයෙක දී හේ ඉජිප්තුවේ පාලකයකු වී සිටියේ ය. අනෳයනට අවඥා කරන තරම් සෙයාමානයක් ඇති වූයේ ඒ අද්දකීමෙනි. එහෙත් දෙවන ජන්මයෙක දී හේ පලස්තීනයේ ලැබූ උපතේ දී යේසුස් නම් වඩුවාගේ බලපෑමට තදින් අසු විය. මේ ශුෂ්ඨ ශාස්තෘවරයාගේ චරිත ශක්තිය කොතරම් තදින් කාවදිනා සුලු වී ද යතහොත් එයින් සමාජ සේවයට ආශාවෙකුත් මනුෂෳයාගේ සහෝදරත්වය පිළිබඳ යුක්ති යුක්ත විශ්වාසයෙකුත් ඔහුට ඇති විය.

වර්තමාන ජීවිතයේ දී මේ දෙවැනි ව කී ආශාව බලගතුය. ඔහු ඔහුගේ ජීවිත කාර්යය ලෙස තෝරා ගත්තේ ආගමික හා සමාජසේවා කටයුතුවල නායකත්වය දරීමයි. මහජනතාවට ආලෝකය ගෙන දීමට හෙතෙම වෙහෙස නො බලා කටයුතු කරයි. හේ කාරුණික උපදේශකයෙකි. ඔහුගේ උපදෙස් අතිශයින්ම සඵල වේ. එහෙත් වරින් වර ඔහුගේ ඉජිප්තියානු අද්දකීමේ මානය අවුත් ඔහු වෙළා ගනී. ඒ ආශාව පලස්තීනියානු අද්දකීමෙන් හා අතරතුර වූ ජීවිත අත්දකීම්වලින් සම්පූර්ණයෙන් යටපත් වී නැත. මේ ආශාව සැඟැවී පවත්තා බව දන ගත් හේ තම පුරුෂාර්ථය සමග එය ගැටෙන බව තේරුම් ගෙන එය යටපත් කිරීමට යත්න දරයි. මේ උත්සාහයේ දී ඔහු වැඩියෙන් ගැළැපෙන පුද්ගලයකු වනවා මිස නො ගැළැපෙන පුද්ගලයකු වන්නේ නැත. මෙසේ ඔහුගේ තව ම එළියට නො ආ ස්වභාවයේ පෙරමුණ අලුතින් සිතා ගන්නා ලද ආත්ම පාරිශුද්ධියේ හා සේවයේ පරමාදර්ශවලට ගැළැපෙන සේ ඉදිරියට යයි.

මුල් බැස ගත් කවර ගැටීමක් සම්බන්ධයෙන් වුව ද අනුගමනය කළ යුතු වූ යෝගෘ පුතිපදාවෙක් ඇත. නො ගැළැපීම පිළිබඳ ඉහත සඳහන් විදියේ දනීම ද කවර පුරුෂාර්ථයක් වඩා හොඳ ද යන විනිශ්චය ද ඒ පුරුෂාර්ථයට වීරුද්ධ ආශාව යටපත් කිරීමට ගන්නා උත්සාහය ද ඒ පුතිපදාවට ඇතුළත් ය. මෙබඳු නිදසුන් පරිකෂා කිරීමේ දී, "පළමු කොට ඔබේ ජිවිත කාර්යය නිශ්චය කර ගන්න" යන අවවාදය නිතර නිතර කියැවීම්වලින් මෙතරම් අවධාරණය කෙරෙන්නේ කවර හෙයින් දයි හොඳින් පැහැදිලි වේ. බැලූ බැල්මට මේ අවවාදය බුද්ධි ගෝචර වන නමුත් බාල, දක්ෂ කෙල්ලන්ගේ නො ගැඹුරු හැඟීම් හා සම තැන සිටින සුලු අවවාදයක් ලෙස පෙනෙනු ඇත. එහෙත් බුද්ධිමත් ව සියුම් ව ව්ගුහ කරන විට මේ අවවාදය, ගැළැපීම පිළිබඳ ඕනෑ ම වැඩිහිටි පුශ්නයෙක දී ද අතිශයින් වැදගත් වන බව පෙනී යයි.

ඉලක්කය සකස් කර ගත් විට අපේ චාරිකාවට උතුරු කටුවක් ලැබුණා සේ ය. අපේ යටි සිතේ පවත්තා වූ ඕනෑ ම විරුද්ධ චින්තන සුළියක් ඉක්මවා ගෙන ගළපා ගැනීමට ඇති උපකරණයෙකි. සටන ඇත්තේ ආලෝකය හා අඳුර අතර යයි ද පුකෘතිය හා පුරුෂය අතර යයි ද හොඳ හා නරක අතර යයි ද සිතිය හැකි ය. වෙනත් අලුත් විදියෙකින් කියන හොත් ගැටීම ඇත්තේ පුබුද්ධ වූ උඩුසිත හා යටි සිතේ යට තැන්පත් ව ඇති තව ම එළියට නො ආ ශක්තීන් ද අතර ය. මේ ශක්ති වනාහි අතීතයෙහි අවිදසාවෙන් යුතු ව සිතීමෙන් හා කිරීමෙන් රාස්කර ගන්නා ලද සංස්කාරය. පුද්ගලයා විසින් අන්තර්ඥානයෙන් සිත් ගන්නා ලද පාර්ථනීය ආදර්ශය, ඔහුගේ ජීවිත කාර්යයට අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය යයි නම් කරමු. සසංඥව සකස් කර ගන්නා ලද ජීවිතාර්ථය හැම විට ම පරිණාමක සේවයක් සිදු කරයි. එහෙත් එය ඇතැම් විටෙක උත්පත්තියට පූර්වයෙන් ආත්මය විසින් තෝරා ගන්නා ලද අතිසංඥ ජීවිතාර්ථයට ළංවනවා මිස, එය ම නො වේ. අපි මේ සාමානහ නියාමය, ජෝර්ජ් එලියට් නිදසුනට ගෙන පැහැදිලි කරමු. ඕ පරස්පර විරෝධී ආවේගයන් පිළිබඳ හොද නිදසුනෙකි. සමනුවේදී නිරීක්ෂකයන් බොහෝ දෙනකුන් විසින්, මේ ගුෂ්ඨ ඉංගීසි ලේඛිකාව කෙරෙහි, මුල් බැස ගත් පරස්පර විරෝධිතා කීපයක් ඇති බව දක තිබේ. පහත එන්නේ වෙනස් වූ ජීවිත කථා දෙකකින් ගන්නා ලද උද්ධෘතය.

"ජෝර්ජ් එලියට් අඩක් පියුරිටානු ය, අඩක් අනා ලබ්ධික ය. මේ දෙපැත්ත ඈ කෙරෙහි කිසි දිනෙක වත් හොඳින් මිගු නො වූ නිසා ඕ නිතර ම දුකටත් දොමනසටත්, බේදයටත් පානු වූවා ය. ජෝර්ජ් මෙරිඩිත් වරක් ඈ ගැන මෙසේ කියා ඇත: "ජෝර්ජ් එලියට්ට තිබුණේ සප්ෆොගේ හදවත ය. එහෙත් දිග නැහැයෙන් හා ඇපොකැලිප්තික අශ්වයාගේ බඳු වූ බොල්ලෑ දත්වලින් හා යුතු මුහුණ ඇගේ තිරිසන් ගතිය විදහා පැවේ ය."\*

"දුර්වල ලෙසින් පෙනෙන ස්තුියක වූ ජෝර්ජ් එලියව් ගින්නට පුටුව ළං කොට ගෙන හිඳින්නට පුරුදු ව සිටියා ය. ඇගේ විලාසිතාවල හා ආචාරවල ඇති සිත් ගන්නා වනිනා ලක්ෂණ, ඈ හඳුනා ගැනීමේ වරපුසාදය ලත් හැම දෙනකු තුළම කා වැදී ගියේ ය. ඇගේ හාසයත් ස්මිතයන් පියකරු ය.

<sup>1.</sup> පැරණි ගුික කිව්දියකි.

<sup>\*</sup> Studies in the Mental Development of George Eliot, by Minory Toyoda, Tokyo, Kenyusha 1931.

ඇගේ හඬ සිහින් යඃ පැහැදිලි ය. ඕ ගතියෙන් අතිශයින් ම අනුකම්පක ය....."

ජෝර්ජ් එලියට් පිළිබඳ ඩි. ඇල්බර්ට්ගේ ¹ සිතුවම හැරුණු විට බර්ටන්ගේ ² හා ලොරන්ස්ගේ විතු දෙකෙක් ඇත. ලෝරන්ස්ගේ ³ විතුය ඇඳ ඇත්තේ "Adam Bede" පළ කළාත් සමග ය. මේ පුතිරූපය විවේචනය කළ එක් විචක්ෂණ මනුෂාා ස්වභාව නිරීක්ෂකයෙක් එයින් ඇගේ පරීක්ෂක චක්ෂුසෙහි අපරිමිත වූ ගැඹුර හෝ ඇතැම් විට දක්නට ලැබෙන නීරස සූක්ෂ්ම අසංඥ ක්රූරත්වයේ පුකාගනය හෝ නො දක්වෙනැයි කියා ඇත."\*

මේ කියමන් පුනර්ජන්මවාදයට අනුව පිරික්සිය යුතු මතයක් බවට පත් කළ හැකි ය. ඇගේ අර්ධ පියුරිටානු හා අර්ධ අනාඃලබ්ධික ආශාවලින් ඇගේ පූර්වජන්ම දෙකෙක් දක්වෙයි. එයින් අනර ලබ්ධික ජන්මය පැරණි ඇතිනියානු දේශපාලකයකුගේ කලාකාමී කාමුක භාර්යාවක ලෙසින් වන්නට ඇත. අනෙක් ජන්මයේ දී ඈ ඇතැම් විට මධා කාලීන තාපසාරාමයක තවුසකු ලෙසින් ගත කරන්නට ඇත. ජෝර්ජ් එලියට්ගේ මේ ආත්මභාවයේ දී අනෳලබ්ධික නැම්මට ඇගේ මුහුණ හා රූපය නිසා පුකාශනයට පත් වන්නට ඉඩ නො ලැබුණි. මීට අතිරේක ව තුබු වික්ටෝරියානු යුගයේ පූජකයකුගේ දුවක වීමේ පරිසර ගත බලපෑම නිසා ද තාපස අද්දකීමෙන් පැමිණි ගුණ ධර්මයට බර බව, පුධානත්වයට පත් වන්නට ඇත. මෙයින් කාමුක ආචේග ඈත් වූවා විය හැකි ය. ඇගේ ලඤණවල දක්නට තුබූ ක්රූර තිරිසන්කම් ඇගේ අනෳ ලබ්ධික , අද්දුකීමේ දී තම ලාවණයය නො මනාව යෙදීමේ කර්ම වීපාකයක් විය හැකි ය.

<sup>1.</sup> D. Albert.

<sup>2.</sup> Burtin.

Lawrence.

George Eliot, by Mathilde Blind W. H. Allen and Co. 1888.

ජෝර්ජ් එලියට්ගේ ජීවිතයෙහි ක්‍රියාත්මක ව තුබූ කරුණාව හා ශුෂ්ඨත්වය ගැන දත් කිසිවකුට ඈ ක්රූර යයි චෝදනා කළ නොහැකි ය. එහෙත් මිනිස් ස්වභාවය පිළිබඳ තියුණු නිරීක්ෂකයකු ගැන විශ්වාසය තබනවා නම් නීරස සූක්ෂ්ම අසංඥ ක්රූරත්වයේ පුකාශනයක් ද වරින් වර ඈ කෙරෙහි දක්නට ලැබිණි. මෙහි යෙදී ඇති අසංඥ යන වචනය අර්ථවත්ය. එසේ කියන්නේ පුනර්ජන්ම වාදී වහාබහානයට අනුව මේ අතිශයින් කාරුණික ශුෂ්ඨ කාන්තාවගේ යටි සිතෙහි පූර්ව ජන්මයෙකින් පැමිණි නීරස සූක්ෂ්ම ක්රූරත්ව නමුතාවක් ඇති බව දක්වෙන හෙයිනි. මේ නැමීම, අතරතුර වූ අද්දකීම්වලින් සම්පූර්ණයෙන් ම නැති නමුත් බොහෝ දුරට කරුණාව බවට හැරී තිබේ.

පුද්ගලයකු වශයෙන් ජෝර්ජ් එලියට්ගේ සසංඥ ජීවිත කාර්යය "පොත් ලිවීම" හෝ "මනුෂා පුජාවට සේවය කිරීම" හෝ විය හැකි ය. එහෙත් උත්තර ආත්මයේ හෙවත් නිතා ඒකත්වයේ ජීවිත කාර්යය මේ එකක් වත් නො වන්නට පුළුවන. වීක්ටෝරියානු පූජකවරයකුගේ නිහතමානී දුව වශයෙන් ඉපදීමේ දී ඒ උත්තරාත්මයේ තුබූ ඉලක්කය, එතෙක් පැවැති ක්රූරත්වය සම්පූර්ණයෙන් කරුණාවට හරවා ගැනීම හෝ, තාපස බුද්ධිපරවශත්වය හා වඩා මානුෂික වූ සාරධර්ම සංඥාවක් සම බරට ගෙන ඒම හෝ විය හැකි ය.

මෙසේ අතිසංඥ ජිවිත පරමාර්ථය ජිවිතයෙක මූලික වූ ද පාලක වූ ද මූල ධර්මය වෙයි. සියලු බාහිර සිද්ධිත් පුද්ගලයාගේ පෙතෙන්නට ඇති ජිවිත පරමාර්ථත් තේරුම් ගත හැකි වන්නේ මෙයිනි. මේ මතය සම්පූර්ණයෙන් පිළිගත හොත් ජිවිත කථා ලිවීමේ කලාව ඉතා සියුම් ද ගැඹුරු ද වෙයි. එවිට ජිවිත කථා කාරයාගේ කාර්යය, පුද්ගලයාගේ ජිවිතයේ නිවැරදි ඉතිහාසයක් ඉදිරිපත් කිරීමටත්, ඔහුගේ පෙනෙන පුද්ගලත්වයේ ජිවමාන චිතුයක් ඉදිරිපත් කිරීමටත් වඩා වැඩි දෙයක් කර ගත යුතු ය. ඔහුගේ පුථම කාර්යය විය යුත්තේ, පුද්ගලයාගේ අතිසංඥ ජීවිත ඉලක්කය හා සසංඥ ජීවිත ඉලක්කය සොයා ගැනීමයි. ඔහුගේ දෙවන කාර්යය ආත්මය විසින් තෝරා ගන්නා ලද ඉලක්කය තෝරා ගැනීම නිසා ජීවිතය කරා ගලා ආ කර්ම ශක්තිය සොයා ගැනීමයි. විවිධ පූර්ව ජන්මයන්ගෙන් පැමිණි ආචේගයන්ගේ අනෙහානා කියාකාරීත්වය හැදෑරීමෙන් චෙනත් කුමයෙකින් බලන විට අතාර්කික ලෙස පෙනෙන අංගයන් විවරණය කළ හැකි වෙයි. අභිඥා ශක්තියෙක වහලක් නැති නම්, ජීවිත කථාකාරයාට සිදු වන්නේ පාතුයාගේ ජීවිත පිළිබඳ ව සොයා ගන්නට ඇති තොරතුරු පදනම් කර ගෙන අන්තර්ඥානයෙකින් මේ අංග සොයා ගැනීමට ය. ඔහුට අප විසින් ඉහත පරිකල්පන වශයෙන් දක්වන ලද්දක් බඳු වූ කර්ම නියාම පිළිබඳ ගැඹුරු අවබෝධයෙක් ද තිබිය යුතු ය.

ජීවිත කථාකාරයාත් ඔහුගේ කාර්යයත් පිළිබඳ ව ඉහත ඇති කර ගන්නා ලද නීති, මානසික වෛදා විදහඥයා පිළිබඳවත් මිනිසකු විගුහ කිරීමෙහි හා ඔහුට මඟ පෙන්වීමෙහි යෙදෙන්නා වූ අන් කවරකු පිළිබඳවත් අදාළ වෙයි. කෙසේ හෝ පුනර්ජන්ම වාදීන් විසින් සිතනු ලබන අතිසංඥ ජීවිත ඉලක්කයත් සාමානායෙන් මනෝවිගුාහකයන් විසින් සිතනු ලබන, පුද්ගලයාගේ යටි සිතේ ඇති අසංඥ ජීවිත ඉලක්කයත් අතර වෙනසක් දක්වීම අවශා ය. මේ වෙනස පැහැදිලි කිරීමට පරිකල්පිත නිදසුනක් ගැනීම යෝගා ය.

කිසියම් ස්තියක ස්තායු භංගත්වයක් නිසා මතෝ විගුාහකයකුගේ උපදෙස් ගන්නට නිශ්චය කළා යයි සිතමු. විගුහ කිරීමේ දී වෛදාවරයාට මේ ස්තිය මුළු ජීවිත කාලය තිස්සේ ම අනාායන් තමා යටතට ගැනීමට ආශා කළ බව සොයා ගන්නට ලැබෙයි. මේ ස්තිය හිතකාමී මෛතියේ චේශයෙන් තම සැමියා කෙරෙහිත් දරුවත් කීප දෙනා කෙරෙහිත් තම ආධිපතාය කියාවට නඟා ඇත. එහෙත් දන් ඇගේ සැමියා මළවුන් අතරය: දරුවෝ ඈට යටත් නො චෙති. ඔවුන්ගේ ස්වාධීනත්වය දැන් ඈට පෙනෙන්නේ තිරනුකම්පක අකෘතඥතාවක් ලෙස ය. දැන් ඈට දනෙන්නේ තමා කාටත් එපා වූ තනි වූ නො සලකා හරින ලද තැනැත්තියක ලෙසය. තව දුරටත් ජීවිත් විය යුතු හේතුවෙක් ඇයට නැත.

තමා අනාරක්ෂිතය යන හැඟීම නිසා අනායන් පාලනය කිරීමෙන් බලය ලබා ගත යුතු ය යන ආශාව ඇට ඉපද වූ කිසියම් ළදරු කල සිදුවීමක් විශාහකයා විසින් සොයා ගනු ලැබේ. මෙය ඇගේ මුළු ජීවිතයේ ම පැවැති අසංඥ ඉලක්කය බව හෙළි කරන මනෝවිගාහකයා අනායන් හා තම දරුවන් පාලනය කිරීමට ඇගේ ඇති උත්සාහය අනහැර, පරිතසාගශීලී කියාවලට කැප විය යුතු යයි ද තම කටයුතු නිශ්චය කර ගැනීමට ඈ අනාසයන්ගෙන් තමාට බලාපොරොත්තු වන නිදහස ඈ විසින් ඔවුනටත් දිය යුතු යයි ද නියම කරයි. ඈට පළමු වරට තම අසංඥ පරමාර්ථය එළිපිට දක්නට ලැබේ. චෛදසවරයාගේ විශුහය පිළිගන්නා වූ ඕ, ඔහුගේ නියම අනුගමනය කොට තමා ගිල ගන්නට තර්ජනය කළ ස්නායු පීඩාව යටපත් කර ගනී.

දන් අපි මේ කරුණ ම පුතර්ජන්මවාදී මතෝවිදසාවේ දෘෂ්ටියෙන් සලකා බලමු. මේ තේරුම් කිරීමේ ඇති පුධාන වෙනස නම් ළදරු කල ඇති වූ හේතුවලට වඩා ගැඹුරු හේතු මෙහි දී දක්නට ලැබීමයි. මේ ස්තුයට කිසියම් පූර්ව ජන්මයෙක දී අනසයන් කෙරෙහි පෞද්ගලික බල පෑමක් කරන්නට තද අාශාවක් ඇති වන්නට ඇතැයි අපි අනුමාන කරමු. සමහර විට ඇට උසස් බල ඇති තත්ත්වයක් ලැබී තුබුණු නිසා ඈ දනුත් පූර්ව ගතික වශයෙන් ඇගේ බලය නැවතත් පිහිටුවා ගන්නට උත්සාහ කරනවා විය හැකි ය. නැති නම්, පූර්ව ජන්මයෙක දී ලැබී තුබුණු හීන තත්ත්වයට තදින් වීරුද්ධ වී අනසෙන් යටපත් කිරීමෙන් තම බලය පිහිටුවා ගන්නට නිශ්වය කර ගත්තා විය හැකි ය. ඒ කොයි එක වුවත් ඈ පූර්ව ජන්මයෙන් අධිපති බව සඳහා ආශාවක් රැගෙන අවුත් ඇත. මෙය අසංඥ ආශාවෙකි. ඇතැම් විට මෙය අසංඥ ජිවිත ඉලක්කයක් වන්නට ද පුළුවන. එහෙත් මෙය පුනර්ජන්මවාදයේ දී ඉගැන්වෙන අභිසංඥ ජිවිතාර්ථය නො වේ.

මේ ස්තුය උපදින්නට කලින් දුටු සියල්ලට උසස් වූ අතිසංඥ පුරුෂාර්ථය අනා පුද්ගලයන් තමාට අයත් වස්තු ලෙස හෝ තමාගේ ඉච්ඡාවට යටත් අය ලෙස හෝ නො සැලකීමය. නැති නම් ජීවත් වන්නට ඉඩ දෙමින් ජීවත් වීමේ පාඩම් ඉගෙනීම හෝ විය හැකි ය. ඇගේ දරුවන්ගේ කැරලි ගැසීමත් ඇගේ කුඩා ලෝකයේ තුබූ ආධිපතාසය පෙරළා දුමීමත් එයින් ඇති වූ ස්නායු භංගත්වයත් ආධිපතාසයට ඇගේ තුබූ පුබල ආශාව යටපත් කරන්නට ඇට උගන්වනු සඳහා ජීවිත සැලැස්මෙහි ඇති වූ සිද්ධීන් ය.

මෙසේ සියලු ජීවිත අද්දකීම් උත්තරාත්මය විසින් හෙවත් නිතා ඒකත්වය විසින් උපතට පෙර දී තෝරා ගන්නා ලද ජීවිත සැලැස්මකට අනුකුල වෙතැයි කීමේ දී පුනර්ජන්මවාදී මනෝ විගුහය සාමානා මනෝවිගුහයෙන් වෙනස් වෙයි. ජීවිත පරිසරයෙන් පුද්ගලයාට සලසා දී ඇති පාඩම්, කැරලි ගසන්නේ නැති ව ඉගෙන ගන්නට ඔහු සමර්ථ නම් ස්නායු භංගය අනවශා ය. ස්නායු භංගය සිදු වන්නේ සම්පූර්ණයෙන් අසරණ වූ පුද්ගලයාගේ හිතුවක්කාරකම් නැති කර චරිතය උත්තරාත්මයේ ජීවිත සැලැස්ම සමග ගළපා ලන්නට ය.

මතෝවිගුහයේ දී පිළිගනු ලබන්නා වූ අසංඥ ජිවිතාර්ථය සාමානාපයෙන් ආත්මාර්ථකාමි භෞතික අර්ථයෙකි. එය අනාපයන්ගෙන් වෙන් වූ පුද්ගලයාගේ හෙවත් පුතාපාත්මයේ පරිකල්පිත ආරක්ෂාව සඳහා හෝ ආත්ම සංරකෂණය සඳහා හෝ සිතා ගන්නා ලද්දෙකි. අනෙක් අතට අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය ආත්ම ගුණ ලබා ගැනීම ගැනත් ආධාහත්මික වූ පාඩම ඉගෙනීම ගැනත් වෙහෙසෙන නිසා අභෞතික ය; ආධාහත්මික ය. පුද්ගලයා තම ජන්මගුහණයේ කාරණය වූ අභාගන්තර පරමාර්ථය ගැන දනී නම්, එසේ ම සසංඥ ජීවිතාර්ථය ඒ අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය ම වේ නම්, එවිට පුද්ගලයා ජීවිතයේ අධාහපන වූ අත්දකීම්වලට දක්වන්නේ අඩු ආභාගන්තරික විරෝධයෙකි. මේ නිසා අභිවෘද්ධිය ඉතා ඉක්මන් වෙයි.

යටි සිතේ යට නිදන්නා වූ ද ඇතැම් විට පරස්පර විරෝධී වූ ද ආවේග ඇත්තේ ය යනු පුතර්ජන්මවාදී මනෝවිදහවේ වැදගත් සිද්ධාන්තයෙකි. අප මේ ආවේග මුදා හරින්නට උගත යුතු ය. මේ මතයෙහි වැදගත් අදහස් කීපයක් ගැබ් වී ඇත. එසේ ම මෙයින් නවීන මනෝවිදහාවේ අංශ කීපයක් කෙරෙහි එළියෙක් ද වැටෙයි. එයින් සිදු වන එක් සේවයෙක් නම් ද්විපුකාර හා බහුපුකාර පුද්ගලත්වයේ ගැටලුවට සතහ විය හැකි විසඳුමක් යෝජනා කිරීමයි.

ස්ටීවන්සන්ගේ Dr. Jekyll and Mr. Hyde නම් වූ අද්භුත කථාවේ පැතිරීම නිසා සාමානා මහජනයාට ද්වීපුකාර පුද්ගලත්වය ගැන දැන ගන්නට ලැබී ඇත. ද්වීපුකාර පුද්ගලයන් පමණක් නොව තිපුකාර හා බහුපුකාර පුද්ගලයන් ! පිළිබඳ නිදසුන් ද අවපුමාණික² මනෝවිදයා වාර්තාවල සුලබ ව ඇති බව නම් එතරම් පුසිද්ධ නැත. සිදුවන පුද්ගලත්ව මාරුවීම් ද බොහෝ විට ජෙකිල් හා හෛඩ අතර වූ තරම් මහත්

ද්විපුකාර පුද්ගලයා නම් වගේක එක් පුද්ගලයකු ලෙස ද තවත් වරෙක වෙනත් පුද්ගලයකු ලෙස ද හැසිරෙන එක ම පුද්ගලයාය. නිපුකාර පුද්ගලයා වරින් වර පුද්ගලයන් නිදෙනකු ලෙස ද බහුපුකාර පුද්ගලයා ඊට වැඩි දෙනකුන් ලෙස ද හැසිරෙයි.

abnormal psychology අවපුමාණික මනෝවිදපාව නම් සාමානප තත්ත්වයෙන් ඉවතට ගිය මානසික තත්ත්වයන් පරික්ෂා කරන මනෝවිදපාවයි.

වෙනෙසකින් යුතු බව ද අපුකට ය. යු<mark>රෝපයේ හා ඇමෙරිකාවේ</mark> සිටින පුධාන පංතියේ මනෝ විදහඥයන් විසින් මේ ගැටලුවට සිත් යොමු කොට ඇත. එහෙත් මේ සිදුවීම් පිළිබඳ නිශ්චිත වීවරණයක් මෙතෙක් ඉදිරිපත් වී නැත.

මේ අවපුමාණිකත්ව වර්ගයේ නිදසුන් **කේසි** ලිපි ගොනුවල නැති නිසා කේසිගේ විවරණය කුමක් විය හැකි දයි නිශ්විත ව කිව නො හැකි ය. ඒ කෙසේ වෙතත් **කේසිගෙන්** ලැබී ඇති අන් තොරතුරුවල එළියෙන් බලන විට පුද්ගලත්ව ´මාරුව විවරණය කිරීමට ඉදිරිපත් කළ හැකි මාර්ග දෙකෙක් ඇත. වරින් වර ශරීර රහිත වූ භූතයන් ආවේශ වෙතැයි කීම එක් විවරණයෙකි. අනෙක නම් ඒ පුද්ගලයාගේ පූර්ව ජන්මයෙක ස්මරණය අස්වාභාවික ලෙසින් මතු වෙතැයි කීම ය. අප පළමු විවරණය අනුමාන කරන්නේ කේසි විසින් භූතාවේශ යයි නම් කරන ලද මානසික අවපුමාණිකත්වය පිළිබඳ නිදසුන් කීපයක් ඔහුගේ ලිපි ගොනුවල ඇති නිසා ය. එහෙත් මේ නිදසුන්වල ආවේශය එක් භූතයකු විසින් ය. එය ද සම්පූර්ණ ව නො වේ. ඇතැම් අවස්ථාවල දී ආවේශය සම්පූර්ණයෙන් වීමටත්, භූතයන් කීපදෙනෙකුන් විසින් වීමටත් බැරි බව පෙන්වන සාක්කියෙක් නැත. දෙවන විවරණය එනම් නොයෙක් ජීවිතවලින් එන ස්මරණ මතු වීම එක් ජීවිතයෙකින් තවත් ජීවිතයකට අනුශයයන් පැමිණීමේ වහාප්තියක් ලෙසින් යෝජනා වන්නෙකි.

අතීත ජීවිත අනුශය පිළිබඳ මතයෙන් මතු වන දෙවන වැදගත් අදහස මනෝවිදහාවෙහි දී "ගුණ විශේෂතාව' යයි හැඳින්වෙන දෙයට සම්බන්ධය. මිනිස් ගතිගුණ සාමානහ , වනවාට වැඩියෙන් විශේෂ වන බව මනෝවිදහාඥයන් විසින් සොයා ගෙන ඇත. අවංක භාවය පරම සාමානහ ගුණයක් නො වන බවත් වෙන් වූ ගුණවල එකතුවක් බවත් සොයාගෙන

<sup>1.</sup> Specificity of traits

තිබීම නිදසුනෙකි. "අවංක භාවය" පිළිගත් සදාචාර සංකල්පයක් බව සහතික ය. එහෙත් එය මනුෂායන් විසින් සතා චරිතයට නැගු ඒකාකාර දෙයෙක් නො වේ. මුදල් පිළිබඳ අවංකකම, විභාග පිළිබඳ අවංකකම, කුීඩා පිළිබඳ අවංකකම, සාකච්ඡා පිළිබඳ අවංකකකම හා තවත් වෙන් වෙන් වූ අවංකකම මිස කිසියම් මිනිසකු කෙරෙහි වූ පරම වූ එක් අවංකකමෙක් නැත.

අවංකතා පුතිකියාවන්ගේ මේ වෙනස්වීම් මනෝවිදහඥයන් විසින් විවරණය කරනු ලබන්නේ මෙසේ ය. පුද්ගලයකුට ඔහුගේ මාපියන් හා ගුරුවරුන් විසින් විශේෂ අවස්ථාවල දී පුතිකියා කරන්නේ කෙසේ දයි උගන්වනු ලැබේ. මේ අවස්ථාවල දී ඔහු ලබන තෘප්ති හා අතෘප්ති, අනාගතයේ එබඳු අවස්ථාවල දී ඔහුට ඇති වන පුතිකියා නිශ්චය කරයි. මේ විචාරවත් විවරණයෙන්, අප තුළ පවත්තා වූ අපේ ගුණ පිළිබඳ නොගැළැපීම් තෝරා දෙනු ලැබේ.

මෙසේ වුවත් පුතර්ජන්මවාදයට අනුව, ගුණ විශේෂතාවේ එක ම හේතුව පුද්ගලයකු හැදෙන වැඩෙන වයසේ දී ඇති වූ තාප්ති හා බලාපොරොත්තු සුන්වීම නො වේ. බොහෝ අතීත ජන්මවල දී ලැබූ අධසාපනය පරමාර්ථ කොට ගත්, අත්දකීම් ද ඊට හේතු වේ. කෙනකු මුදල් පිළිබඳ අවංකකමේ පාඩම හොඳින් ඉගෙන ගෙන තිබෙන්නටත් මනුෂස සම්බන්ධතා පිළිබඳ අවංකකමේ පාඩම තව ම ඉගෙන ගෙන නො තිබෙන්නටත් පුළුවන. වරක් තමාගේ මුදල් පිළිබඳ වංකකමක් අසු වී එය පුසිද්ධ වී එයින් තද ලජ්ජාවක් ඇති වූවා නම් මුදල් පිළිබඳ අවංකකම උගන්නට ඉඩ ලැබේ. එකකු මිනිස් ජීවිතය පිළිබඳ සැලකිලිමත් වීමේ පාඩම ඉගෙන තිබෙන්නටත් සත්ත්ව ජීවිතය පිළිබඳ සැලකිලිමත් වීමේ පාඩම ඉගෙන තිබෙන්නටත් පුළුවන.

චරිතයේ මෙබඳු විෂමතා මුළු මනුෂාඃ වර්ගයාට ම පොදුය. මේවා පුනර්ජන්මවාද මනෝවිදාහවේ එළියෙන් හොදින් තේරුම් ගත හැකි ය. නිදසුනක් ගනිමු. ඉතා අවංක, හොඳ අදහස් ඇති තරුණයකු ලෝක සාමය ගැනත් සර්ව සාධාරණ සමාජ යුක්තිය ගැනත් තදින් ම උනන්දු වනවා විය හැකි ය. කවුරුන් හෝ විවාදයෙක උගු අවස්ථාවේ දී ඔහුගේ පුකෘති ස්වභාවය ක්රූර යයි කිව හොත් ඔහු කෝපයට පත්වනු ඇත. මේ චෝදනාව තදින් ම අවිශ්වාස කරන හේ චෝදකයා කෙරෙහි අතිශයින් අවඥා සහගත වෙයි. එහෙත් මාස කීපයකට පසු ව විශේෂ කරුණු කීපයක් එක්වීමෙන්, සතා වශයෙන් ම තම ස්වභාවයෙහි, තමන් කලින් නො දන සිටි කුරිරුකමක් ඇති බවත් මේ කුරිරුකම අනායෙන් යටපත් කිරීමටත් ඔවුනට සුව පහසු සලසන හැම විශ්වාසයෙක් ම මර්දනය කිරීමටත් ගන්නා නිශ්චිත යත්නයෙක රූපයෙන් පෙනෙන්නට වන බවත් ඔහුට දූන ගන්නට ලැබෙයි. මේ ආත්ම ඥානයෙන් හේ බියට පත් වෙයි. සාමාන¤යෙන් මනුෂෳ චර්ගයා කෙරෙහි වූ ඔහුගේ හිතකාමිත්වයත් සමග මේ විශේෂ මිනිසුන් කොටසක් කෙරෙහි වූ සියුම් විරෝධයත් එකට පැවතීම, ඔහුට තේරුම් ගත නො හැකි වෙයි. තම විවේචකයා විසින් කියා ඇති පරිදි තමා මූලික වශයෙන් ක්රූර නො වේ ද, තමාගේ සියලු සදාචාර වଞාපාර ආත්මය රවටන වඤ්චනික කිුයා නො වේ ද කියා හේ සිතන්නට පටත් ගතී.

නිතර ම තමා තහාගශීලී යයි සිතා සිටි ධනවත් ස්තුියගේ නිදසුන ගෙන බලමු. හදිසියේ ඇගේ හෘදය සාක්ෂාය මවිතයට පත් කරවමින් තමා තහාගශීලී වන්නේ කෑම වස්තුාභරණ ආදී පුද්ගල පරිෂ්කාර පිළිබඳ ව මිස අනායෙන්ගේ චරිතයන් පිළිබඳ ව කරන විනිශ්චයවල දී නො වන බව ඇට පෙනී යයි.

මනෝවිදයාත්මක පරිණතභාවයක් ඇති පුද්ගලයනට මෙබඳු සොයා ගැනීම් සුලබ ව කර ගන්නට ලැබෙයි. මේ සොයා ගැනීම් බෙහෙවින් පීඩාකාරී වේ. අපගේ ආත්ම විශ්වාසය

සොලවා ලන මේ සොයා ගැනීම්, අපේ අවංක කම සැකයට පාතු කොට උත්සාහය අපුාණික කරන තරමට බලගතු <mark>වේ.</mark> තමා ගැන පිරික්සීමෙන් ඇති වන එබඳු චෝදනා අපගේ අභිවෘද්ධියට හේතු වන බව නිසැක ය. කෙසේ හෝ අපේ ස්වභාවයේ ඇත්තා වූ විෂමතා ඇති වී තිබෙන්නේ අපේ ආත්මයේ විවිධ වූ පෙර අද්දකීම් නිසා ය යන ඥානයෙන් කනස්සලු ගතිය දුරු වී යයි. මේ ඥානය පිළිගන්නවා නම් මේ අභාන්තර චිෂමතා සම කිරීමේ ශක්තිය අපට ඇත්තේ ය යන ශාත්<mark>ත</mark> අවබෝධයෙන් යුක්ත ව අපට ඒවා ගැන මධෳස්ථව සලකා බැලිය හැකි වේ. සත්තෙකින් ම ජිවිතයේ ඇති වේදනාකර අද්දකීම්වල අර්ථය එබඳු සමතාවක් ඇති කිරීමයි. අන්තිම වශයෙන් සියලු ම ගුණ ධර්ම උගත යුතුව ඇත්තේ, ආත්මයේ හැම පරිසරගත ක්ෂේතුයක් ම සම්බන්ධ කර ගෙන ය. එහෙ**ත්** අපට හැම දෙයක් ම එක්වර කළ නො හැකි ය. පාසැල<mark>ක්</mark> සතියකට දින පහකුත් අවුරුද්දකට මාස නවයකුත් පැවැත්වෙන්නේ ඉහ්තුවක් නැතුව නොවේ. අප තුළ නිදහස් නො වී පවත්නා දේ නිදහස් කොට හැරීමට ජිවිත ගණනාවක් අවශා වන්නේත් එපමණ ම හොඳ යුක්ති නැතිව නොවේ.

අප තුළ ඇති මේ නැමීම්වලට මනෝව්ද සාවේ භාෂාවෙන් "traits" (ගුණ) හෝ "drives" (පේරණ) කියනවා ද නැති නම් කේසි කියැවීම්වල භාෂාවෙන් "urges" (පෙළඹීම්) කියනවා ද යනු එතරම් වැදගත් නොවේ. (urge යන වචනයෙන් එහි ඇති කල්ලු කරන ගතිය වඩා පුමාණවත් ව විස්තර වෙයි.) මේ අනුශයවල විෂමත්වයත් පරස්පර ව්රෝධයත් අසම්පූර්ණ මධාස්ථ භාවයත් හොඳින් තේරුම් ගත් විට ආත්මාවබෝධයත් පරාවබෝධයත් ගන දෙක ම හොඳට ම සියුම් වෙයි.

අතීත ජීවිතානුශය පවතීය යන හැඟීමෙන් මතු වන තවත් අදහසෙක් ඇත. මෙය අහිංසකත්වය පිළිබඳ මායාව යයි නම් කළ හැකි සංඥාවට සම්බන්ධ ය. ශත වර්ෂ බොහෝ ගණනාවක් මිනිසුන් අහිංසකත්වය හා මූලික පාපය! පිළිබඳ ගැටලුව ගැන වෙහෙසී ඇත. බොහෝ දාර්ශනිකයන්, බාලයන් සහජයෙන් ම හොඳ ද නැත හොත් නරක ද කියා ඔවුන්ගේ ස්වභාවය පිළිබඳ ව බොහෝ වෙහෙසී ඇත. ප්ලේටෝ, ළදරුවාගේ සිත අනීත ජන්ම තත්ත්වයන් පිළිබඳ ස්මරණයන්ගෙන් පිරී ඇතැයි සැලකුවේ ය. ලොක් සිතුවේ ළදරු සිත නිර්මල එලකයෙක්ය² කියා ය. මේ එලකය මත සංවේදනයන්³ විසින් සංඥා⁴ ඇති කරනු ලැබේ. පසුව මේ සංඥා සංකල්ප¹ බවට පත් වේ. දේව ධර්මවාදීහු සියලු ම දරුවන් ආදමගේ හා ඊවාගේ මූලික පාපයෙන් දූෂිත ව ඇතැයි සිතති. ඔවුන්ගේ මතයට අනුව මේ මූලික පාපය ඉවත් කළ හැක්කේ යෝගා අාගමික සංස්කාරයන්ගෙන් (සක්කරමේන්තුවලින්) පමණි.

පුතර්ජන්මවාදයට අනුව සියලු ම මිනිසුන් උපදින්නේ පාප දායාදයක් ද ඇතිව ය. එහෙත් මෙය ඔවුන්ගෙන් ම මිස ආදම්ගෙන් හා ඊවාගෙන් උපන්නේ නොවේ. පාපය ඇති වූයේ පූර්ව ආත්මභාවයන්ගේ චරිතයෙනි. එය බෞතීස්මයෙන් හෝ වෙනත් ආගමික චාරිතුයෙකින් හෝ ඉවත් කළ නොහැකි ය. එබඳු චාරිතු වල සංකේතාත්මක අගයෙක් ද අර්ථයෙක් ද ඇත. එහෙත් එබඳු චාරිතුවලින් අදහස් කෙරෙන ආධානත්මික වූ සංස්කරණයෙන් තොරව ඒ චාරිතු පමණක් ඉටු කළාට එය කිසිසේත් පුමාණවත් නොවේ.

අපුිකාවෙන් ගෙන එන ලද, අමානුෂික ලෙසින් සලකන ලද, නිගෝ ජාතිකයනට සේවය කිරීම සඳහා තම ජීවිතය කැප කළ දාහත්වැනි සියවසේ සිටි සාන්තුවරයකු බඳු වූ ස්පාඤ්ඤ ජාතික පීටර් ක්ලාවෙර් ි නම් තවුසා වහලුනට ඔවුන්ගේ ම පව්

පළමුවෙන් සිදු කරන ලද පාපය. 2. ලැල්ලක්

Sensations

<sup>4.</sup> Impressions

<sup>5.</sup> Ideas (concepts)

<sup>6.</sup> Peter Claver

ගැන සිතන්නට අවවාද කළ ආකාරය මිල්ඩස් හක්ස්ලි ් විස්තර කරයි. එබඳු අවවාදයෙක්, කාරණයට අදාළ නොවේ යයි පෙනෙනු ඇත. එහෙත් හක්ස්ලි මෙසේ කියයි; "සමහර විට පීටර් ක්ලාවේර් නිවැරැදි විය හැකිය....මිනිසකු වැටෙන හැම තත්ත්වයෙක දී ම නිවැරැදි කර ගත යුතු වූ චාරිතු පාපත් ² හැකි නම් උදාසීන කර ගත යුතු වූ විපාක ඇති චාරිතු පාපත් ³ ඇත්තේ යයි අවධාරණය කිරීම නිවැරැදි ය. අතිශයින් තිරශ්වීනාකාරයෙකින් අපරාධ සිදු වී ඇති අයට පවා ඔවුන්ගේ ම අඩුපාඩුකම් මතක් කර දීම හොඳ යයි සිතීම නිවැරදිය."

හක්ස්ලි මෙහි දී සඳහන් කරන්නේ අතිශයින් වැදගත් කරුණක් ගැන ය. අහිංසකත්වයේ මායාව යයි අප නම කෙළේ එයයි. අප අපරාධ කරනවාට වැඩියෙන් අපට අපරාධ කෙරී ඇතැයි ද අපට කරන නරකට වැඩියෙන් අපට නරක කෙරී ඇතැයි ද බොහෝ දෙනෙක් සලකති. අප සියලුදෙනා ම සිතා සිටින්නේ අප අහිංසක ය, හොඳ ය කියා ය. එක්තරා පුමාණයකට ඊට හේතු වන්නේ සත්ත්වයාගේ ස්වාභාවික වඤ්චනිකත්වයයි. එහි පුධාන හේතුව අමතක වීමයි. අපේ නරක අතීතය අපෙන් වැසී ඇත්තේ ස්වභාව ධර්මයේ අරපරෙස්සමෙකිනි.

"මා නිතර ම මිනිසුනට හොඳින් ඉඳලත් ඔවුන් මට කිුයා කරන හැටි බලන්න." යයි ස්තියක පැමිණිලි කරනවා අපට අසන්නට ලැබේ. "මිනිසුන් හැම විට ම අකෘතඥ ය" යි ඕ කියයි. අපි මෙසේ පිළිතුරු දෙමු: "සත්තෙකින් ම ඔව්, ඔබ මේ ජීවිතයේ දී කාරුණික වී තිබෙනවා. එහෙත් ඔබ එසේ කාරුණික වූයේ ජීවිතයේ මුල් අවදියේ දී ඔබ අවලස්සන බව දන ගෙන මිනිසුන්ගේ සැලකිල්ලට පාතු විය හැකි එක ම මාර්ගය කාරුණික කිුයා යයි තේරුම් ගත් නිසයි. මෙය ඔබේ අලුත

<sup>1.</sup> Aldous Huxley

<sup>2.</sup> චාරිතු පාප නම් කළ යුතු දෙය නොකිරීමෙන් සිදුවන පාප යයි.

<sup>3.</sup> වාර්තු පාප නම නො කළ යුතු දෙය කිරීමෙන් සිදුවන පාප යයි.

ඇති වූ ගුණ ධර්මයක් පමණක් බැව් තේරුම් ගත යුතු ය. ලස්සන අකාරුණික කාමුක ස්තුියක ලෙසින් වූ ඔබේ අතීත ජීවිතය දෙස බලන්න. ඔබ දන් කරන ආකාරයෙන් මනුෂා වර්ගයාගේ අකාරුණිකත්වය ඔප්පු වන්නේ නැත. එයින් ඔප්පු වන්නේ වරක් ඔබ අනාසයනට සැලැකු ආකාරය ය, ඊට සුදුසු තැනින් ම නැවත ඔබ කරා පෙරළා එන බව පමණයි. ඔබ මේ ජීවිතයේ දී මී අඹ සිටුවමින් සිටියා. දනට නෙළා ගන්නේ තම අතීතයේ සිට වූ විසඹ ගෙඩියි. නියම කාලයේ දී දන් සිටුවන මී අඹ නෙළා ගන්නට ලැබෙනවා ඇත. එතෙක් විසඹ එලදාවෙන් සතුටු ව ධෛර්යයෙන් මී අඹ සිටුවමින් කල් ගෙවන්න."

මනුෂා ස්වභාවය පිළිබඳ ව පරීක්ෂාවෙන් බලන්නකුට එහි ඇති නොගැඹුරු තැනුත් පුද්ගලයා නොදන සිටින්නා වූ බියකරු ගැඹුරු තැනුත් දක ගත හැකි ය. ඇතැමුන් තුළ සැඟැවුණු ද්වේෂයකුත්, සමහරුන් තුළ කොල්ලකාරී ආධිපතා තෘෂ්ණාවකුත් අනායෙන් තුළ අපුසන්න උදාසීනත්වයකුත් දක්ක හැකි ය. තම තාරුණාසයෙන්, සෞන්දර්යයෙන්, ධනයෙන්, බුද්ධි සාමර්ථායෙන්, ඉන්දිය පීණනයෙන්, ලෞකික කීර්තියෙන් නැතහොත් සම්මත ආචාරයේ පිට ඔපයෙන් මුළා වූ පුද්ගලයා තමා තුළ ඇති මේ නරක කම් ගැන නො දන සිටී. එහෙත් තම ආධාරකය වූ ඒ බාහිර සුරක්ෂිතත්වය සැලී විනාශ වී ගිය විට ඒ පුද්ගලයාට තමා තුළ සැඟ වී තුබූ ගතිගුණ එළියට එන බවත් ඒවා එළියට ඊම සඳහා අවස්ථා මතු වන බවත් දක ගන්නට ලැබේ.

වේදනාකර අද්දකීමක් ඇති වූ විට මෙබඳු විපාකයකට සුදුසු වන්නට මා කිසි දෙයක් කර නැතැයි කියන්නට මිනිසා පෙළැඹෙයි. එහෙත් ඔහුගේ අහිංසකත්වය මායාවක් පමණී. ඔහුගේ තර්කය තම මාපියන් මැරීම පිළිබඳ නඩු විභාගයේ දී වරද පිළිගෙන තමා මාපියන් නැති අනාථයකු නිසා සමාව ඉල්ලා සිටි පුංශ ජාතිකයාගේ තර්කයට වඩා බුද්ධිගෝචර නොවේ. මේ පුද්ගලයා වරද ගැන නොදන්නා නිසා ම අවංකව වරද නොපිළිගනී. එහෙත් මෙතෙමේ ද තමා අනාථයකු නිසා සමාව ඉල්ලයි. මොහුටත් මේ තත්වය උදා වූයේ මොහුගේ ම අපරාධ නිසා ය. මොහු කිසියම් අපරාධයකට නැතහොත් දුර්වලත්වයකට වරදකරු බව සහතික ය. නැති නම් මේ අභාගාය මොහුට සිදු චන්නේ නැත. එසේ කියන්නේ මිනිසා තුළ සැඟවී ඇති කිසියම් වරදක් නැති නම්, ඔහුට වරදක් සිදු නොවන නිසා ය. වරදකරු කරා අභාගාය පිම්මෙන් පැන ගෙන එයි.

ජීවිත විපත්ති මොනවා වුවත්, ඒ හැම එකෙක ම අධ්‍යාපනික පරමාර්ථය චරිතය වෙනස් කිරීමයි. යුද්ධය, වසංගත, ජලගැලුම් බඳු වූ පැහැදිලි බාහිර විපත්වලත්, ආතති¹ (මානසික ඇදුම් කෑම්) හා ගැටුම් බඳු වූ සියුම් අභාපත්තර විපත්තිවලත් පරමාර්ථය එය ම ය. සසර සැරි සැරීම්වල දී ඇති වන මේ දුක් සැපවල ඇති අර්ථය ආත්මය පරිණත කිරීම බව මනෝවිදහාව විසින් පිළිගත් විට සිදුවන්නේ මහා පියවරක් ඉදිරියට තැබීම ය.

මෙසේ ම ගුමණ බුාහ්මණාදී වූ ආගමික ගුරුවරුන් ද මනුෂා චරිතයේ වෙනස්කම් ඇති කරන්නා වූ ආභාන්තරික වූද බාහිර වූ ද සාධකයන් පිළිබඳ ගැඹුරු අවබෝධයක් ලබාගත යුතු ය. ඒ අවබෝධය තිබේ නම් බලාපොරොත්තු සුන්කර ගත් මිනිසුන් තම, ජීවිත විපත්වල ඇති තේරුම අසන විට, ඒ ගුරුවරුනට විදහනුකූල වූ පදනමෙක පිහිටා ඔවුන් සනසා ධෛර්යය දිය හැකි ය. වීඡ ගණිතමය සමීකරණයෙක ඇති පැහැදිලිකම හා නිශ්චිතත්වයත්, ගිරී මුදුනෙක දී දක්නට ලැබෙන හිරු බැස්මෙක වූ විසිතුරු මහිමයත් ඇති විවරණයක් දෙමින් ඔවුනට එය කළ හැකියි.

<sup>1.</sup> Tensions

## 23

### කර්මයේ විවිධ අංශ

වු තර්ජන්මය හා කර්මය පිළිබඳ පළමුවෙන් දන ගත් විට මිනිසුන් විසින් සාමානාගෙන් අසනු ලබන පුශ්නයක් නම්, පාරම්පර්යය¹ ගැන කිව යුත්තේ කිමෙක් ද යනු ය. පාරම්පර්යය ගැන දන ගන්නට ලැබී ඇති කරුණු කර්මය පිළිබඳව පිළිගෙන ඇති කරුණු සමග හැම විටෙක ම වාගේ ගැටෙනා බව බොහෝ දෙනා පිළිගෙන ඇත. වරක් කේසි මේ සම්බන්ධයෙන් අතිශයින් සිත් ගන්නා රූපකයක් භාවිත කෙළේ ය. "පාරම්පරිකව වැඩියෙන් මට ලැබී ඇත්තේ මගේ පවුලේ කොයි පැත්තෙන්ද "යි එක්තරා කෙනෙක් තමා පිළිබඳ කියැවීම අවසානයේ දී ඇසූහ. "ඔබට වැඩියෙන් ලැබී ඇත්තේ ඔබගේ පවුලෙන් නොව ඔබගෙන් ම ය. පවුල ඔබගේ ආත්මයට ගලා යෑමට ඇති නදියක් පමණී" යනු ලැබුණු පිළිතුරයි.

පාරම්පර්ය නියාමය කර්ම නියාමයට යටත්ව තම කාර්යය කරන බව තවත් උපමාවෙකින් පැහැදිලි කර දිය හැකි ය.

#### Heredity

අපිකානු වනයෙක උපන්නකු නිව්යෝර්ක් නගරයට ගෙනාවා යයි සිතමු. එහි දී හේ පළමු වරට විශාල නාටා ශාලාවෙක දන්වීම් පුවරුව වටේ ඇති කුඩා විදුලි බුබුළුවල සුදු එළිය එකක් අනෙක ලුහුබදින්නාක් මෙන් දිගට යනවා දකි. එක් එක් එළිය ඔබුළ ඊළඟ එළිය බුබුළට පනින්නාක් මෙන් දක්නට ලැබේ. එක් බුබුළෙකින් අනෙක් බුබුළට, ටෝච් එකෙකින් මෙන් එළිය යන්නා සේ ය. කොටින් කියතොත් එක් එක් එළියේ හේතුව ඊට පූර්වයෙන් වූ එළිය යයි සිතේ. එහෙත් මේ නම්, ඒ සිද්ධියේ පෙනෙන හැටිය පමණි. නියම හේතුව ඇත්තේ, බලාපොරොත්තු වූ පුතිඵල අනුකුමය ඇති වන සේ එක් එක් විදුලි බුබුළ පත්තු වන්නට හා නිමෙන්නට, කාල මානයකට අනුව යොදා ඇති උපකුමයෙහි ය.

මේ උපමාව හරියට ම හරි නැත. කොයි ම උපමාවක්වත් හැම ආකාරයෙන් ම හරි යන්නේ නැත. එහෙත් මේ උපමාව සිද්ධියෙක නියම හේතුඵල සම්බන්ධතාව නොවන බව බැලූ බැල්මට පෙනෙන නමුත් හේතුඵල සම්බන්ධතාවක් දක්වීමට පුමාණවත් ය. නෘතා ශාලාවේ ආලෝක පුවාහය පවත්නා සේ ශාරීරික පාරම්පර්ය පුවාහය පවතී. එහෙත් වෙනත් ආකර්ෂණ නියාම ද කියාත්මක වෙයි. ආත්මයේ අභාගන්තර අවශානාවලට ඉතා හොඳින් සරිලන සේ සුදුසු පවුලටත් සුදුසු ශාරීරික තත්වවලටත් ආත්මය නොවරදවා ම යන සේ ඒ නියාම කියාත්මක වේ.

මෙසේ පාරම්පර්යයත්, ඒ හා බැඳී ඇති අනා කායික හේතුඵල සම්බන්ධතාත් සතා වශයෙන් ම කර්ම නියාමයේ ආකර්ෂණ බලයට යටත් ව පවතී. මේ මතයට අනුව සියලු මිනිස් ගතිගුණ පාරම්පර්යයටත් සියලු මිනිස් රෝග ආසන්න කායික හේතුවලටත් පවරා දෙන මිනිසුන් භෝජන සංගුහයෙක දී තම මේසයට ගෙනෙන ආහාර සඳහා ඒවා ගෙනෙන සේවකයනට ස්තූති කරන ආගන්තුකයාට සම කළ හැකි ය. සන්තෙකින් ම ඔහුට කෑම අල්ලන්නේ සේවකයෝ ය. එහෙත් ඔවුන් එසේ කරන්නේ තම ස්වාමීයාගේ අණට අනුව ය.

කර්මය පිළිබඳ නගනු ලබන, ආචාර ධර්මයට අයත් වෙනත් පුශ්නයෙක් ඇත. 4 වැනි පරිචඡේදයේ දී විස්තර කරන ලද අන්ධ වයලින් වාදකයාගේ කර්ම හේතුව පර්සියාවේ වනචාරී ගෝනයෙක ඉපිද සිටිය දී රත් කළ යකඩ කුරුවලින් සතුරන්ගේ ඇස් අන්ධ කිරීම යයි කියා තිබේ. මෙහි දී ඇසිය හැකි පුශ්නය මෙයයි, මිනිසකු නම කුලයේ චාරිතුයන් ඉටු කිරීම නිසා ආචාර ධර්ම වශයෙන් වගකිව යුතු වන්නේ කෙසේ ද? සාමාජික යුතුකමක් ඉටු කිරීම ගැන මිනිසකුට දඬුවම් ලැබෙන්නේ ඇයිද?

ඒ ඒ රටවල අලුගෝසුවෝ රජය විසින් යොදවා ගනු ලැබෙත්. මේ අලුගෝසුවෝ නීති පද්ධතියෙක ඇති මරණීය දණ්ඩනය කියාත්මක කිරීම ගැන පෞද්ගලිකව වගකිව යුත්තෝ ද? ඔවුන් අනාගත ජීවිතයෙක දී ඒ ගැන කර්ම විපාක විදිය යුතු ද ? උත්තරය "නැත" යනු නම්, ඔවුන්, තම යුද සතුරන් අන්ධ කළ පර්සියානු ගෝතිකයාගෙන් වෙනස් වන්නේ කෙසේ ද ?

මේවා යුක්ති සහගත පුශ්නය. 11 පරිච්ඡේදයේ දී මීට අසම්පූර්ණ උත්තරයක් දෙන ලදී. කර්මය නිශ්චය කෙරෙන්නේ චේතතාවෙනැයි ද බහඤ්ජනයෙන් තොව අර්ථයෙනැයි ද එහි දී කියන ලදී. තවද සාමාජික අපරාධය කියා දෙයෙක් ද ඇත. කිසියම් සමාජයක පාරම්පරික චාරිතු පාප සහගත නම් ඒ සමාජයේ සියලු ම සාමාජිකයන් ඒ වරදට හවුල්කාරයන් වන බව පෙනේ. මිනිසුන් වහලුන් වශයෙන් යෙදවීම හෝ මැරීම

 <sup>&</sup>quot;පාණිම්හි වේ වණෝ නාස්ස - තරෙයා පාණිනා විසං නාබ්බණා විසමන්වේහි - නත්ථි පාපං අකුබ්බතෝ"

<sup>&</sup>quot;චේතනාහං භික්ඛවේ කම්මං වදාම, චේතයින්වා කම්මං කරෝනි කායේන වාචාය මනසා."

හෝ විකලාංග කිරීම පරම සදාචාරාර්ථයෙකින්.වැරැදි නම් සනාතන ධර්මයට අනුව අනෙකකුගේ ස්වතන්තු චේතනාවට එසේ බාධා කිරීම මහා පාපයෙකි. එබඳු සමාජයෙක සියලු සාමාජිකයෝ වාරිතු වශයෙන් හෝ වැරැදිකරුවෝ ය. සාමාජිකයන් ඒ චාරිතුය පාපයක් බව දැන දැනත් වරද නැති කරන්නට උත්සාහ ගන්නේ නැති ව එය ඉවසනවා නම් අපරාධයේ බරපතලකම අනුකුමයෙන් වැඩි වේ. සාමාජිකයෝ තමන්ගේ වැරැද්ද තහවුරු කර ගැනීමට උත්සාහ ගනිත් නම් එහි බරපතලකම නවත් වැඩි වේ.

ගෝතික සටතෙක දී යටත් වූ පමණෙකින් එසේ යටත් වූවන් අන්ධ කිරීම කුෑර කියාවක් බව සහතික ය. අන්ධ කිරීමේ කාර්යය සඳහා පත් කරන ලද මිනිසා ඒ වර්ගයේ කුෑරකම්වලට වීරුද්ධ නමුත් තම ස්වාමියාගේ සේවකයකු වශයෙන්, යුතුකම ඉටු කිරීම් වශයෙන් පමණක් එය කළා නම්, කර්ම විපාකයක් ඇති නොවේ යයි සිතන්නට ඉඩ තිබේ. ඉදින් ඔහු, තම අභපන්තර කැමැත්ත ද ඇති ව චාරිතුයේ කුෑරත්වයට සමාන කුෑරත්වයක් තමා තුළත් ඇති කර ගනිමින්, එය කළා නම්, විපාක දෙන කර්මයක් සිදුකර ගනී.

මේ පුශ්නය ගැන හගවද් ගීතාවෙහි ඉතා හොඳින් කරුණු දක්වා තිබේ. හගවද් ගීතාව වනාහි කර්ම සංකල්පය කේන්දු කර ගත් නව ආචාර ධර්මයක් තනා ගැනීමට උනන්දු වන ඕනෑ ම කෙනකුට බයක් නැතිව නියම කළ හැකි අති ශුෂ්ඨ සූක්ෂ්ම ධර්මෝපදේශ ගුන්ථයෙකි. (බටහිර පාඨකයනට සුදුසු

<sup>1.</sup> මේ නිගමනය බෞද්ධ මතයට තරමක් පටහැනි ය. බලකිරීමක් යටතේ වුව ද තමාව අවශ්‍ය වූවා නම් නො කළ හැකිව තුබු වැරැදි වැඩක් කිරීම බෞද්ධ මතයට අනුව වැරැදි ය. එහෙත් අපරාධ වේතනාවක් නැතිව කිකරුකම නිසා අපරාධකරුව අපරාධයට ඉවහල් වන දෙයක් කර දුන්නාව පවක් සිදු නොවෙනැයි ධම්ම පදවය කථාවෙහි සඳහන් ය. (පාපවග්ග, කුක්කුව මිත්තවත්ථු) සෝවාන් වූ බිරිය නම සැමියාට කඩු දුනු ආදිය ගෙනවුත් දුන් බව මෙහි සඳහන් ය.

ඉතා හොඳ හගවද් ගීතා සංස්කරණය, ඕල්ඩස් හක්ස්ලිගේ සංඥාපනයෙන් යුක්ත, ස්වාමී පුහචා නන්දනගේ හා කිස්ටෝපර් ඉශර්වුඩගේ පරිවර්තනය විය හැකි ය) හගවද් ගීතාවේ පුධාන පණිවුඩය මෙයයි. අනාගත කර්ම විපාක ඇති නොවීමේ රහස ඇත්තේ නිෂ්කාම කර්ම සෝගයෙහි ය. නිෂ්කාම කර්මයෝගය නම් පෞද්ගලික කල්පනාවලින් තොරව පුතිඵල ගැන බලාපොරොත්තුවක් නැතිව යුතුකම් වශයෙන් සලකා කර්ම කිරීම ය. මෛතිය පවා අපෞද්ගල, අසක්ත, අනූපදායී, විරාගී මෛතිය විය යුතු ය. නැතහොත් එයින් අනාගත කර්ම බන්ධන ඇති වෙයි.

යදෝක්ත අන්ධ මනුෂායා පැරැණි පර්සියාවේ දී අන්ධ කිරීමේ තම රාජකාරිය, සියලු පුාඥයන්ගේ කිුිිියාවලට මුල් වන පරිතහාගී වේතනාවෙන් යුක්ත ව, ක්රූරත්වයට හා ආධිපතායට ඇති තෘෂ්ණාවෙන් ලැබෙන පෞද්ගලික තෘප්තියෙන් තොරව, සිදු කළා නම් එයින් කර්මයක් සිදු නොවන්නට ඉඩ තිබිණි.' ඔහු සතා වශයෙන් ම කර්ම විපාකය ලැබූ නිසා අපට තීරණය කළ හැක්කේ ඔහුගේ සමාජය ඔහුට කිරීමට නියම කළා වූ චාරිතුයේ තිබුණු අපරාධයට සමාන අපරාධයක් ඔහු මානසික වශයෙන් ද කරගත් බවයි.

ඇතැම් දරු උපත්වල දී සිදු වූ තුවාලවලින් ඇති වූ විකෘති කොටසක් කර්ම විපාක වශයෙන් සිදු නො වූ බව කේසි කියැවීම් වලින් පැහැදිලි ව කියැවෙන බව 19 වන පරිච්ඡේදයෙහි දී සඳහන් කෙළෙමු. මෙය ඉතා සියුම්ව පරීක්ෂා කළ යුතු කරුණක් වන්නේ කර්ම සංකල්පය හොදින් තේරුම් ගැනීමට එය අවශා වන හෙයිනි. පුනර්ජන්මය විශ්වාස කරන සමහර අය, යමෙක් භේතුව අභිතයේ හිබිය හැක්කක් නිසා හැම හේතුවක් ම අභීතයේ තිබිය යුතු යයි සිතති. ඒ කියන්නේ වර්තමාන ජීවිතයේ ඇති

<sup>1.</sup> බෞද්ධ මතයට අනුව මෙබඳු විධයක් කළ නොහැකි ය.

හැම අභාගායෙක් හා රෝගයක් ම අතීත ජන්ම පාපයෙක බැහැර වීමෙකැයි ඔවුන් වීශ්වාස කරන බව ය. මෙය වැරැදි විශ්වාසයෙකි. හේතුව දුර අතීතයෙහි මෙන් ම ආසන්න අතීතයෙහි ද තිබිය හැකි ය. නව ද භෞතික, භාවික, මානසික හා ආචාර ධර්මමය ආදී වශයෙන් එකිනෙකට වෙනස් වූ හේතුඵල නියාම තිබේ.

සැලකිල්ලට ගත යුතු තවත් කරුණෙක් ඇත. එනම් යටත් පිරිසෙයින් කේසි කියැවීම්වලට අනුව ලෝක නිර්මාණයේ දී පවා අහඹු සිදුවීම් සිදුවිය හැකි බව ය. ඇතැම් විට උපතේ දී නැතහොත් පසු කලෙක ජීවිතයේ දී සිදුවන වණයක් හුදු අහඹු සිදුවීමෙක එලයක් විය හැකි ය. අහඹු සිදුවීමෙකැයි කියන්නේ ඒ පුද්ගලයා විසින් ම සිතා මතා ඇති කරන ලද හේතුවලට අවශා සම්බන්ධයක් නැත්තේ ය යන අර්ථයෙනි.

නිදසුනක් වශයෙන් ගත හැකි දස හැවිරිදි දරියකගේ සිද්ධියක් ඇත. ඇගේ එක් ඇසක් නො පෙනේ. උපතේ පටන්ම ඕ බිහිරිය. දරිය පිළිබඳව ලබාගත් කායික කියැවීමේ මුල් වැකිවල මෙසේ සඳහන් වේ."

"ඔව්, අහෝ ! මොනතරම් ශෝචනීය තත්ත්වයෙක් ද ! මෙය කර්ම විපාකයෙක් නොවේ. අහඹු සිද්ධියෙකි. මේ ශරීරයේ මෙලොව අද්දකීමේ මුල් කාලයේ දී පිරිසිදුකම ගැන හෙදියගේ තුබූ නොසැලැකිල්ල නිසා සිදු වූ දෙයෙකි.

භාවිත කළ විෂනාශක වර්ගය ඉන්දියයනට නරක ලෙස බලපා ඉදිමීමෙක් ඇති වුණා. පසුව ඉන්දියවල කිුිිියාකාරීත්වය නැති වුණා."

දික් අඬුවක් භාවිත කිරීමෙන් ඇති වූ උපත් වණයෙකින් හට ගත් මානසික අස්වාභාවිකත්වයක් පිළිබඳ විවරණයෙක් පහත එයි.

<sup>1.</sup> Emotional - හැගීම පිළිබඳ

"ඔව්, ඔව්, අපට ශරීරය පේනවා. අපට පේන හැටියට මේ ශරීරයට හුඟාක් උදවු කරන්න තිබෙනවා. මෙය දොස්තරගේ අත් වැරැද්දක් මිස ආත්මයේ දෝෂයෙක් නොවේ. මේකට කාට හරි හුඟක් ගෙවන්න සිදු චෙනවා. මේ තිබෙන හැටියට කාලයක් ඉවැසිල්ලෙන් සාත්තු කළ යුතු ව තිබෙනවා. චෙනස් පරිසරයෙක දී හැකි තරම ඉක්මනින් එය කළ යුතුයි."

කිසියම් තුවාලයෙකින් හෝ රෝගයෙකින් හෝ පෙළෙන අය ඔවුන්ගේ රෝගය කර්ම විපාකයෙක් ද නැද්ද කියා නිතර අසා ඇත. කියැවීම්වලින් ගන්නා ලද නියම උද්ධෘත සහිත නිදසුන් කීපයක් මෙහි ඇත.

කිලිමාල රෝගිනියක් මෙසේ ඇසුවා යඃ "මෙය කර්ම වීපාකයෙන් ද, නැතිනම් මේ ජීවිතයේ යමක් නිසා ඇති වූ දෙයක් ද?" උත්තර මෙයයිඃ "මෙය හුඟාක් කුළු බඩු දමූ රස කළ කෑම අධික ව කෑමේ වීපාකයෙක්."

සමාන ම පුශ්නයක් ඇසූ කතෙහි නිතර ඇසෙන ශබ්දයන්ගෙන් පෙළෙන අයකුට ලැබුණ පිළිතුර මෙසේ ය: "මෙය තනිකර කායික රෝගයෙකි. කර්ම රෝගයෙක් නො වේ. හිසෙහි හා ගෙළෙහි වහායාමවලින් බර ගතිය දුරු කර ගන්න." (මෙහි සදහන් කොට ඇත්තේ චලන තුනෙකින් යුතු සුළු වහායාමයක් ගැන ය. පෙනීම හා ඇසීම දියුණු කර ගැනීමට නිතර මේ වහායාමය නියම කොට තිබේ.)

වයස පසළොසේ දී සිදු වූ අනතුරෙකින් කකුලක් කැඩුණු පුද්ගලයෙක් මෙසේ ඇසුවේ ය. "මගේ කකුල කැඩීම කර්ම වීපාකයෙක් ද ? එසේ නම් ඒ කර්මය කිමෙක් ද ?" ලැබුණු පිළිතුර මෙයයි. "මෙය ඔබගේ වඩා හොඳ හෙළි පෙහෙළිය සඳහා අවශා වූ දෙයක්. මෙය යමෙක ගෙවීමක් වශයෙන් ඇති වූවක් නොව ඔබේ මුක්තිය සඳහා අවශා වූ දෙයෙක්. ඔබට සතාය උගන්වනු සඳහා සිදු වූ දෙයක් ය." දකුණු අතෙහි තුවාලයක් සිදු වූ පුද්ගලයකු ඇසූ පුශ්නය මෙයයි. "මගේ දකුණු අතට සිදු වූ අනතුරට කිසියම් ආධාහත්මික හේතුවක් තිබෙනවා ද ? එසේ නැති නම් එය හුදු අහඹුවෙක් ද? උත්තරය මෙසේ ය: "එය හුදු අහඹුවෙක්. ආධාහත්මික හේතුවෙක් එහි නැත."

කුමයෙන් වැඩි වන පේශී දිරා යෑමෙන් පෙළෙන මිනිසකු ගැන ලබා ගත් කියවීමෙක් මෙසේ ය.

"බොහෝ දුරට මේ තත්ත්වය ඇති වී ඇත්තේ උපතට පෙර ය. එහෙත් එය මාපියන්ගේ පවෙකැයි හෝ මේ පුද්ගලයාගේ පවකැයි හෝ කිව නො හැකි ය. මේ අද්දකීමෙන් මොහු විසින් උගත යුතු පාඩම ඉවැසීම හා ගැළැපීමයි.

ඒ නිසා මනස හැර අනෙක් දෙයක් භාවිතයට ගත නොහැකි ලෙසින් ශරීරය එක් තැනකට සීමා කරන මේ තත්ත්වය ගැන කලකිරෙන්න එපා. මනස ගොඩනැගිලිකරු බව මතක තබා ගන්න."

මෙබඳු සිදුවීම්වලින් ඇතැම් සිද්ධි අහඹු සිදුවීම් වන බව පැහැදිලි වෙයි. මේ සිදුවීම්වල කොතැනෙක දී වත් විපාක විදින්නා විසින් ම හේතුඵල අනුකුමය අරඹා නැති නිසා ඒ අර්ථයෙන් මේවා අහඹු සිදුවීම් ය. අහම්බෙන් විදින්නට සිදු වන එබඳු දුක්වේදනා සාමානා රීතිය වනවාට වැඩියෙන් නීතියෙන් බැහැර ගිය විශේෂ සිද්ධි වෙයි. ඒවායින් ආත්මයෙහි අභිවෘද්ධිය සඳහාත් නව ශක්තියක් ලබා ගැනීම සඳහාත් අවස්ථාවෙක් සැලසෙයි. සත්තෙකින් ම ඉහත සඳහන් කරන ලද සිද්ධි දෙක පිළිබඳ කියමින් යේසුතුමාගෙන් අන්ධ මිනිසා ගැන ඇසූ ශිෂායනට එතුමා දුන් පිළිතුර සිහියට නඟයි. ජෝන්ගේ පොතෙහි 9 : 1 - 3 කොටසෙහි වාර්තා වී ඇති පදහවල අර්ථය මෙසේ ය: "මඟ යන යේසුතුමා ජාතාන්ධයකු දුටුවේ ය. එතුමාගේ ශිෂායෝ, 'ස්වාමිනි' මේ මිනිසා අන්ධ වන්නට පව් කෙළේ ඔහු විසින් ම ද? නැතහොත් මාපියන් විසින් දයි පුශ්න කළහ.

'මේ මිනිසා වත් ඔහුගේ මාපියන් වත් පව් කර නැත. ඔහු අන්ධ වූයේ දෙවියන් වහන්සේගේ කාර්යය ඔහු තුළින් පුකට වනු සඳහා ය. මේ යේසුතුමාගේ උත්තරයයි."

කරුණු කීපයක් නිසා ම මේ ඡේදය අතිශයින් ම සිත් අදනා සුලු ය. "මේ මිනිසා අන්ධ වන්නට පව් කළේ ඔහු විසින්ම ද? නැතහොත් ඔහුගේ මාපියන් විසින් ද ?" යන පුශ්නයෙන්ම එතුමාගේ ශිෂායන් ආත්මයේ පෙර පැවැත්ම ගැන දන සිටි බව දක්වෙයි.

පුතර්ජන්මවාදයට විරුද්ධ වන්නන් විසින් ඇතැම් විට ඒ වාදයට විරුද්ධ ව ඉදිරිපත් කරනු ලබන මේ උත්තරය එක ම තේරුම් කිරීමකට ඉඩ දෙන්නෙක් නො වේ. එය කුම කීපයකටම තේරුම් කර දිය හැකි ය.

බයිබලය වනාහි මතක තබා ගන්නා ලද සිද්ධි මාලාවක් පිළිබඳ විස්තරයෙක පරිවර්තනයෙක පරිවර්තනයෙකි.\* ලේඛකයන් එතරම් ගණනක් අතින් මාරුවීමේ දී බොහෝ විට අර්ථයේ විශාල වෙනස්කම් සිදු කෙරෙන්නට ඉඩ ඇත. මේ නිසා අද තිබෙන බයිබලය, කිස්තුස් වහන්සේගේ සම්පූර්ණ නිවැරැදි මුල් ඉගැන්වීම නියෝජනය කරනවා විය නො හැකිය. අනෙක් මොනවා නැතත් මිනිස් සාක්කිවල නිවැරැදිකම පිළිබඳව කරන ලද මනෝවිදයාත්මක වූ හැදෑරීම්වලින් ම බයිබලය නියම කිස්තු ධර්ම නියෝජනයක් නො වන බව අපට ඒත්තු යයි. මෙසේ මේ ඡේදය සිතා මතා කරන ලද තැතහොත් ඉබේ ට ම

<sup>\*</sup> මේ කරුණ පිළිබඳ ඉතා හොද විමසිමක් අවශෂ නම 1945 මාර්තු The American Mercury හි මැක්ස් නොමැඩ (Max Nomad) විසින් පළ කොට ඇති "The Way of the Translator" නම් ලිපිය බලන්න.

සිදු වූ වෙනස් කිරීම් නිසා මුල් අර්ථ දෙනස් වී ගිය ඡේද සිය ගණනින් එකක් වන්නට ද ඉඩ තිබේ.

කෙසේ හෝ අන්ධ මිනිසා පිළිබඳ පුශ්නයට ලැබී ඇති පිළිතුර යේසුතුමා කී දෙය පිළිබඳ නිවැරැදි පරිවර්තනයෙක් නම්, එතුමා කකුලක් කැඩීම හා වැඩි ගෙන යන පේශී දිරීම පිළිබඳ නිදසුන්වල දී කේසි විසින් කියා ඇති දෙයට බොහෝ සෙයින් සමාන දෙයක් කියා ඇති බව සිතා ගත යුතු වේ.

පූර්ව පරිච්ඡේදයෙක දී අපි, තමා ම ක්රූරත්වයේ පාප කර්මයට වරදකරුවකු නො වූ නමුත්, කර්ම විපාක වශ<mark>යෙන්</mark> අස්වාභාවික දරුවකුගේ පියකු වූ මිනිසකු පිළිබඳ නිදසුනක් දුටුවෙමු. ඔහු වරදකරු වී ඇත්තේ උපේක්ෂක වීමේ වාරිතු පාපයකට ය. මෙහි දී අපි මේ චකු කර්ම විපාකය, ඔහු දුක ගැන හැඟීම් ඇත්තකු කිරීමටත් ² දුඃඛ සතාඃය ගැන වැඩියෙන් යෙදුණකු කිරීමටත්, ඔහු වෙත අනුකුමයෙන් පැමිණිය හැකි, නිවැරැදි කිරීමේ අර්ථයෙන් යුතු, අද්දකීම්වලින් පළමුවැන්න විය හැකි, බව කීවෙමු. මේ තේරුම් කිරීමට අනුව මේ මි<mark>නිසා</mark> තමා ම දුකට පාතු නොවී දුඃඛිත දරුවකුගේ පියකු <mark>වීමේ</mark> අද්දකීමෙන්, අවශා පාඩම ඉගෙන නො ගත්තා නම්, කිසියම් අනාගත ජීවිතයෙක දී ඔහුට ම දුක් විඳින්නට වනු ඇතැයි සිතිය හැකි ය. එසේ නම් මේ කායික පීඩාව ඔහු වෙත පැමිණෙන්නේ ඔහු විසින් කෙළින් ම අනෙකකුට කරන ලද පාපකර්මයක් නිසා නො ව ඔහුගේ පුද්ගලත්වයේ මැරි ඇති කොටසක් පණ ගැන්වීම, ඔහුට අවශා වූ ඉගැන්වීමේ පරමාර්ථය ඇති අද්දකීමක් වන හෙයිනි.

යේසුතුමාට හා එතුමාගේ ශිෂායනට හමු වූ අන්ධ මිනිසාත් කකුලක් කැඩීමෙන් හා මාංශ පේශී මැරි යැමෙන් පීඩා විදි ඉහත සඳහන්³ මිනිසුන් දෙදෙනාත් එසේ පීඩා වින්දේ එබඳු

<sup>1. 384</sup> පිට

අර්ථයක් නිසා යයි සිතිය හැකි ය. කෙසේ වුවත් කිසියම් ජීවිත දුෂ්කරත්වයක්, කර්ම වීපාක වශයෙන් ආවත් නැතත්. හැම වීටම ආධාහත්මික සංවර්ධනයට අවස්ථාවක් වන බව මතක තබා ගත යුතු ය. කර්මය නියතියක් ලෙසින් ඒ කියන්නේ වෙනස් නොකළ හැකි අන්ධ ශක්තියක් ලෙසින් තෝරා දිය යුතු නො වේ. එය පාලක බොත්තමක තද කළ මැසිමෙක ස්වයංකාරී ' නිශ්චිතත්වයෙකින් යුතු ව කියා කරන්නේ නැත. කර්මය නිශ්චිත නියාමයක් බව සහතික ය. එහෙත් එහි පරමාර්ථය නම් මහා ලෝක ධර්මයට අනුකූල වනු සඳහා ආත්මයට අවස්ථාවක් සලසා දීම ය. මේ නිසා ආත්මය නම දෝෂ තේරුම් ගෙන ලෝක ධර්මයට අනුකූල වීමේ කියා මාර්ගය තමා ම සම්පාදනව අරඹා නම් කර්ම විපාක විදීමේ අර්ථය එයින් ම ඉටු වේ.

කර්මයේ පරමාර්ථය ආත්මය පෙළ ගැස්වීම ය. මෙහි පෙළ ගැස්වීම (Justify) යනු යොදා ඇත්තේ මුදුණ ශිල්පීන්ගේ පෙළගැස්වීම යන අර්ථයෙනි. ඔවුහු අකුරු පේළි පෙළ ගස්වති. කර්මයේ නියම අර්ථය, අධාහපනය නැතහොත් පෙළ ගැස්වීම යනු අවබෝධ කර ගත තැනැත්තා කර්ම විපාක ද හිතුවක්කාර හෝ අනිවාර්ය නො වන බව දැන ගනී. මේ නිසා ඔහු ඒ කර්ම විපාකයේ ගැබ් ව ඇති ආධාහත්මික පාඩම ඉගෙන ගැනීමට සමාක් වනයාමයක් නො කොට නිෂ්කීයව කර්ම විපාක පිළිගන්නේ නැත.

මෙහි දී චලන නියාමවලින් බෙහෙවින් උපදෙස් ගත හැකි ය. වස්තුවක් චලනය කළ කල්හි, එය කිසියම් නිශ්චිත රේඛාවක් දිගේ ගමන් කරයි. ඒ වස්තුවේ මුල් චලනයේ පැත්තට වෙනස් වූ පැත්තකින් එය කෙරෙහි බලයක් පෑවහොත් වස්තුව වෙනත් රේඛාවක් දිගේ ගමන් කරන්නට වෙයි. දන් ගමන් කරන පැත්ත, වෙනස් වූ වේග දෙකේ ම පුතිඵලයෙකි. කිසි ම

<sup>1.</sup> Automatic

ශක්තියක් විනාශ වන්නේ නැත. කිසි ම නිගමනයක් ද බිඳෙන්නේ නැත. සිදුවන්නේ ශක්ති මාර්ගයක් යෙදීම නිසා වෙනත් ශක්ති මාර්ගයක් වෙනස් වීම පමණි. කර්මය පිළිබඳවත් මෙය මෙසේ ම ය. නව ශක්ති මාර්ගයක් ආරම්භ කිරීමෙන් පැත්ත වෙනස් කළ හැකි ය. එහි ශක්තිය අඩු කළ හැකිය. මේ නව ශක්ති මාර්ගය නම් සමාක් සංකල්පය හා සමාක් වනයාමයයි. මෙසේ කර්මය පිළිබඳ ව නිශ්ශබ්ද වීමේ පුතිපත්තිය සම්පූර්ණයෙන් ම අනවශා බව ද ආත්ම පරාජය ඇති කරවන්නක් බව ද හෙළි වෙයි.

නමා ගැන ම නම් මෙය මෙසේ බව කාට වුවත් පුකට වනු ඇත. එහෙත් මිනිසකු විසින් අනායන්ගේ කර්ම විපාක පිළිබඳ ව ගත යුතු ආකල්පය ගැන සලකන විට ආචාර ධර්මමය වූ අලුත් ගැටලුවෙක් පැන නගී. කර්ම නියාමය කියාත්මක වන බව පිළිගැනීම නිසා අනිචාර්යයෙන් ම එක්තරා සාමාජික උභතෝකෝටිකයකට අපට මුහුණ පාන්නට සිදුවන බව 11 වන පරිච්ඡේදයේ දී පෙන්වා දී ඇත. පූර්ව ජන්මයේ දී බලය නො මනාව භාවිත කිරීම, නිදසුන් කීපයෙක දීම දුප්පත්කම් අඩු පාඩුකම් ඇති වීමට හේතු වූ බව පෙන්වා දෙන ලදී. අතිශයින් ශෝචනීය වූ පීඩාව පවා හට ගන්නේ කිසියම් අතීත පාපකර්මයක් නිසා යයි අප පිළිගන්නවා නම් පීඩිතයන් කෙරෙහි අප ගත යුතු ආකල්පය කිමෙක් ද ? අනාසයන්ගේ සාමාජික තත්ත්වය පිළිබඳ ව අප ඇති කර ගත යුතු ආකල්පය කිමෙක්ද?

"මිතුය, ඔබ විඳින්නේ ඔබ විසින් විඳිය යුතු විපාකයෙකි. මට යුක්තියේ කියාත්මක වීමට අත ගැසිය නොහැකි ය." මෙසේ තර්ක කොට අපේ ම වැඩ කරනවා ද ? හැම තැන ම කර්ම නියාමය කියාත්මක වන නිසා අනුකම්පා කටයුතු දෙයක් නැති හෙයින් අනුකම්පාව කාලයට නෞභැළපෙන මනෝභාවයක් බවත් දානය යල්පැන ගිය සදාචාරයක් බවත් කියා සිටිමු ද ?

මේ පුශ්නවලට සාහසික ලෙස හෝ භාවපරවශ ලෙ<del>ස</del>

හෝ පිළිතුරු දිය යුතු නොවේ. දුෂ්ට මිනීමරුවකු හය මාසයෙක හිර දඬුවමෙකින් පසුව පොරොන්දු පිට නිදහස් කළ යුතු යයි අදූරදර්ශී භාවපරවශයෙන් නිශ්වය කළ හොත් ඔහුට අවශා පාඩමක් ඉගෙන ගන්නට නොලැබෙතැයි අපි සිතමු. අතිකාරුණික ගුරුවරයකු විසින් පාසැල දිනපතා පැය කුනකට කලින් වසා දමන්නට සිදු වුණොත් දිනකට අයත් පාසැල් වැඩ හමාර කර ගත නොහැකි බව අප දනිමු. පියකු විසින් දරුවාට දෙන යුක්ති සහගත දඬුවම් දයාබර මවක විසින් හැම විට ම ලිහිල් කරනු ලැබේ නම් දරුවාට කීකරු වීමේ පාඩම ඉගැන්විය නොහැකි බව අපි දනිමු. මෙපමණක් නොව විකෘත වීමේ හා අභාගා සම්පන්න වීමේ රූපයෙන් මිනිසකු කරා පැමිණෙන බාධක ද සතා වශයෙන් ම විශ්වයේ ඇති අධ්‍යාපනික අභිපායය නියෝජනය කරන බව ද අපි දනිමු. එසේ නම් විශ්ව නියාමයෙක කියාත්මක වීමට අප ඇඟිලි ගසන්නට නිර්භිත වන්නේ කෙසේ ද?

කිව නොහැකි තරම දුප්පත්කමින් ජීවත් වන්නා වූ, භයානක රෝගයකට පාතු වූ, විකෘති වූ, අනුකම්පනීය වූ පුද්ගලයකු අපට දකින්නට ලැබුණා යයි සිතමු. ඔහු ගැන සිතන විට අපට ඉබේට ම මහත් අනුකම්පාවෙක් උපදී. එහෙත් අප කර්මවාදය පිළිගන්නවා නම්, වෙනත් ආලෝකයෙකින් ද ඒ මිනිසා දකිත හැකි ය. අපි පරිකල්පනයේ මාර්ගයෙන් වර්තමානයේ තිරයෙන් ඔබ්බට පස්සට එබී බැලුවහොත් මේ වර්තමාන නළුවා වෙනස් කාලයෙක දී වෙනස් ඇඳුමෙකින් වෙනස් කොටසක් රඟපානු දක්ක හැකි වෙයි.

කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති නිදසුන්වලට අනුව බලන කල්හි ඇවිදීමට උත්සාහ ගන්නා විට අනුකම්පනීය ලෙස ඇඹරී යන අත් පා ඇති විකෘත වූ මේ වර්තමාන රෝගියා රුසියාවේ සාර් රජ දරුවන් දවස ශක්තිමත් පුාංශු දේහධාරී වීර්යවත්,

කුෑර, කාමුක, දුෂ්ට රජ කුමරකු බව පෙනෙන්ට පුළුවන. අසීමිත ධනයකට හිමිකරුවකු වීමෙන් සුරක්ෂිතව, ඒ ධනය නිපැදවූ ගොවින්ගේ අගහිගකම් ගැන අකාරුණික ලෙසින් උපේක්ෂකව. තම ශරීර ශක්තිය නිසා මත් වී, තම අභිලාෂ තෘප්තිමත් කර ගැනීමෙහි දී පුතිපත්ති රහිතව, කාමුකයෙක් ව තම පුයෝජනයට ගනු ලබන ස්තීනට සැලැකීමේ දී අමානුෂිකව, තම අපුසා**දය**ට ලක්වූවනට වධ දීමේ දී අනුකම්පා විරහිතව, කල් ගත කළ තැනැත්තෙකි මේ. අපට දක්නට ලැබෙන ඔහුගේ පූර්ව ච<mark>රිතය</mark> මෙබඳු ය. ඔහුගේ වටාපිටාව ගැන බලන විට, ඔහුගේ කුෑර පාලක ආශාවට අනුව ස<mark>යිබීරියන්</mark> කාන්තාරයට යවන ලද වියැළී ගිය සිරුරවලින් යුතු මිනිස්සු අපට හමු වෙති. තම වහල් ජි<mark>විතයේ</mark> කුසගින්න ගැන කියාපාන දික් වූ මුහුණුවලින් හා ගිලුණු ඇස්වලින් යුත් දරුවෝ අපට දක්නට ලැබෙති. අපට පෙනෙන්නේ එබඳු දුෂ්ටත්වයේ සිතුවමෙකි. මේ සිතුවම අපගේ මේ වර්තමාන කුෑර යුගයට පූර්ව වූ හැම කුෑර යුගයෙක **දීම** ඕනෑ ම රටක දක්නට ලැබෙන්නෙකි. කවදා හෝ කොතැ**නෙක** දී හෝ මේ මිනිසාගේ අපරාධවලට දඬුවම් ලැබෙතහොත් හොඳ යයි අපි පුාර්ථනා කරමු.

ඒ පුාර්ථනා ඇති කර ගත් වහා ම අපි නැවත වර්තමානයට හැරෙමු. අප කලක දී එතරම් අනුකම්පාවෙන් සැලකු කොරා නැවත අපට දක්නට ලැබේ. තවමත් අපට ඔහු ගැන පූර්ණ අනුකම්පාවක් දක්විය හැකි ද ? ඔහුට ගොදුරු වූවන්ගේ බිඳුණු සිරුරු සිහිපත් කරමින් ම තවදුරටත් "මම ඔබට උදවු කරන්නම්" යනු කිව හැකි ද?

මේ විශේෂ නිදර්ශනය පොදු සාමානා නියාමයක් බවට පත් කළා යයි සිනමු. පුනර්ජන්මවාදය පිළිගතභොත් එය සාමානා නියාමයක් බවට පත් කළ යුතුම ය. එවිට අපට මනෝවිදහත්මක වූ ද ආචාර ධර්මාත්මක වූ ද, සාමාජික වූ ද ඉතා වැදගත් පුශ්නයක් මතු වෙයි. ජීවිතය ගෙන යෑමේ දී වහා ම අවංකව විසඳා ගත යුතු පුශ්නයෙකි මෙය. සමාජ විදහාව හදාරා ඇති පාඨකයා අඩු ගණනේ එක ජාතියෙක එනම් ඉන්දියානු ජාතියේ සමාජ දර්ශනයේ දී මේ පුශ්නයට එක් පිළිතුරක් ලැබී ඇති බව සිහියට ගන්නවා ඇත. අප පුනර්ජන්මවාදය අලුතින් පිළිගත්තක් නිසා ගැටලුව අපට අලුතින් පුකටව ගියත් ශත වර්ෂ ගණනක් තිස්සේ ම භාරතය එය දන සිටියේ ය.

භාරතයේ සාමානා ජනයා යුක්තිය ඉටුවීමට අත නොගැසිය යුතු යයි මේ පුශ්නය නිශ්චය කර තිබේ. ඉන්දියානුවන් පීඩිතයනට දක්වන බව පෙනෙන උපේක්ෂාවටත් පඤ්චමයන් වෙන් කොට සැලකීමටත් බොහෝ දුරට වගකිව යුත්තේ මෙයයි.

භාරතයේ වර්ණ භේදයට මනුගේ පැරණි නීති පදනම් වී ඇත. පැරණි නීති සම්පාදකයකු ද දාර්ශනිකයකු ද වූ මනු, ප්ලේටෝ මෙන් සමාජය අවශායෙන් ම වෘත්තීය ගෙුණි කීපයකට බෙදෙනැයි කියා ඇත. මේ ඉගැන්වීම සමාජ චාරිතුයෙක් විය. චාරිතුය සමාජ සංස්ථාවක් බවට ඇණ ගැසුණේ ය. සියයට අනුවක් පමණ නුගත් ජනකායක් අතර පැතිර පැවැති සම්පුදායය හා මිථත ලබ්ධිය නිසා මේ ඇණ ගැසීම ආදානගාහී උගු ධර්මයක් බවට පත් විය.

අන්තිම පහත් පන්තියේ කාර්ය කරන අය "ස්පර්ශ නොකළ යුත්තෝ ය." හෙවත් පඤ්චමයෝ ය. ඔවුන් එබඳු පහත් තත්ත්වයකට වැටුණේ පූර්වජන්මයේ තිබුණු අතිමානයේ හා දුරාචාරයේ විපාක විදීමට යයි තර්ක කරන ලදී. මෙසේ ඇඟිලි ගැසීමෙකින් තොරව කර්මයට විපාක දීමට ඉඩ දීමේ තර්කය පහළ විය.

හින්දුන්ගේ පුථම තර්කාවයවය වන කර්මය

අනිචාර්යයෙන් ම අපට සුදුසු වර්ණයට අප පත් කරයි යනුත් දෙවන තර්කාවයවය වන (කතෝලික පල්ලිය විසින් ද අනුමත කරනු ලබන විශ්වය පිළිබඳ ගුඪ සනායෙක් පදනම් කර ගත්) සමාජයේ ශේණි කුමයක් ඇත්තේ ය යනුත් පිළිගත හොත් ඔවුන්ගේ නිගමනය තර්කානුකූල බව අපට පෙනේ.

කොතරම් තර්කානුකූල වූවත් මේ නිගමනය අතිශයිත් ම ශෝචනීය ය. මේ මතයට අනුව හැම මිනිසෙක් ම ලයිබ්නිට්ස්ගේ තන්මාතු' මෙන් ජනෙල් නැති කාමර බඳු වූ තනි වූ ඒකක බවට පත් වේ. මේ එක් එක් ඒකකයෙක් අනෙක් ඒකකයන්ගේ අභිවෘද්ධිය ගැන සම්පූර්ණයෙන්ම උපේක්ෂකව තනිව සෑහීමට පත්ව අවකාශයෙහි තම කක්ෂයෙහි තමාගේ අදහස් ම අනුගමනය කරයි.

මේ උභනෝකෝටිකය ගැන සලකන විට කෙනකුට ඉබේට ම වාගේ චෝල්ට් විට්මාන්ගේ ² "I Sit and Look Out Upon All the Sufferings of the World" (මම ඉඳ ගෙන ලෝකයේ ඇති හැම දුකක් ම බලා සිටීමි.) යන මාතෘකාව ඇති අර්ථ පූර්ණ සංක්ෂිප්ත කාවාසය සිහියට නැගෙනු ඇත.

> "මම ඉඳගෙන, අවට ලෝකයේ ඇති සියලු දුක් පීඩා හා ලජ්ජා තරඹමි.

මම, කරන ලද කර්මවලට පසුතැවෙන, තනිව චේදනාවෙන් සිටින, තරුණයන්ගේ, වෙව්ලන රහස් ඉකිබිඳීම් අසා සිටිමි.

මම, දරුවන් විසින් නොසලකා හරින ලද, බලාපොරොත්තු සුන් කර ගත්, කෘශ වී පණ අදිමින් දුකසේ ජීවත් වන මව දෙස බලා සිටිමි.

<sup>1.</sup> Liebnitz's monads

<sup>2.</sup> Walt Whitman

- මම, සැමියා විසින් නොමනා පුයෝජන ගන්නා ලද බ්රියත් තරුණියන් නොමනා ලෙස පොළඹවා ගත් මිනිසාත් දකිමි.
- මම, ඊර්ෂහාවේ පැසැවීම් ද සඟවන්නට උත්සාහ ගෙන ඇති, පුතිපදාන නොකළ ආලය ද යන මේ සියලු දර්ශන මේ මිහිපිට දකිමි.
- මම, යුද්ධයේ පුතිඵල වන වසංගතය හා කෑර පාලනයත් දකිමි. ජීවිත පරිතෂාග කරන්නන් හා සිරකරුවන් ද දකිමි.
- මම, මුහුදේ සාගතයත් අනාංයන්ගේ ජීවිත බේරා ගැනීම සඳහා මැරිය යුත්තේ කවරෙක් දයි තීරණය කිරීමට කුසපත් අදිනා නාවිකයන් ද බලමි.
- මම, කුලිකරුවන්, දුප්පතුන්, නීගෝ ජාතිකයන් හා උඩඟු පුද්ගලයන් විසින් එබන්දන් කෙරෙහි කරනු ලබන මදිකම් හා හෙළා දකීම් ද දකිමි.
- මේ සියල්ලත් සීමාවක් නැති පහත්කම් හා වේදනාත් මම ඉඳ ගෙන බලා සිටිමි.
- මම අසමි, දකිමි, නිශ්ශබ්ද වෙමි."

විට්මාන් පුනර්ජන්මවාදය අදහන්නෙකි. ඔහුගේ ජිවිත කථාවෙන් ද ඔහුගේ කාවාවල ඇති නො වරදිනසුලු අභාපන්තර සාක්ෂාවලින් ද අපි ඒ බව දනිමු. ලෝකයේ සීමාවක් නැති දුක් වේදනා දෙස නිශ්ශබ්දව බලා සිටින ඔහුගේ ශාන්ත විරාගයෙන් දක්නට ලැබෙන්නේ හේතුවෙහි එලයත්, එලයෙහි හේතුවත් දකින පුද්ගලයාගේ නියම පුඥාව ය. මේ දර්ශනයේ ස්වාභාවික එලය නම් නිෂ්කීයත්වයයි. මේ නිෂ්කීයත්වය ඇති වන්නේ උදාසීනකම නිසා හෝ අලසකම නිසා හෝ නොව හේතුඵල දාමයෙහි ඇති අවශාතාව දකීමට ඇති පුළුවන්කම නිසා ය. වීට්මාන්ගේ මේ කාවාසය මිනිසාට අවශා වූ දුක ඉදිරියෙහි දී නිශ්ශබ්දව නිෂ්කී්ය වීම පිළිබඳ පුඥාවේ පුකාශන පනුයෙකි.

එහෙත් විට්මාන් අවුරුදු ගණනාවක් ම සිවිල් යුද්ධයේ රණ බිමෙහි සාත්තු සේවකයකු වශයෙන් සේවය කෙළේ ය. ඔහුගේ පුදුම හුදෙකලා ජිවිතය සම්පූර්ණයෙන් ම ගෙවුණේ ආත්ම පරිතාහගයෙන් ය. මේ නිසා මේ කාචායෙන් පුකාශ වන්නේ ලෝකය පිළිබඳ ඔහුගේ මුඑ දර්ශනය ම නොව ඉන් කොටසෙකි. එය සිතේ එක් අවස්ථාවෙකි. ගිරි මුදුන් දර්ශනයෙකි. එය සිතේ එක් අවස්ථාවෙකි. ගිරි මුදුන් දර්ශනයෙකි. ඇතැම් විට එය ඔහුගේ දෛනික ජිවිතයේ ඉතා පුණවත් වූ ගීත ස්වරයට විරුද්ධව හඬ නැංචෙන මූලික ස්වරයක් විය හැකි ය. එසේ කියන්නේ ඔහුගේ ජිවිතය, දුක් විදින ජනතාව කෙරෙහි උපේක්ෂක නොවූ හෙයිනි. මෙයට පුධාන හේතුව ඔහු තුළ තුබූ මහා කරුණාව ය.

සතා වශයෙන් ම බුද්ධියට බෙහෙවින් යුක්ති යුත්ත යයි පෙනෙන උපේක්ෂක වීමේ තර්කය ඛණ්ඩනය කරන්නේ කරුණාව ය. නිශ්චිත වශයෙන් ම කිස්තුස් වහන්සේගේ මූලික අදහස ද මෙයයි. සුවපත් කිරීමට හා ඉගැන්වීමට කැප වූ උන්වහන්සේගේ චරිතයෙන් මිනිසාගේ පාපය කුමක් වුවත් උපකාර කිරීම සඳහා ඔහු දෙසට අත දිගු කළ යුතු ය යන උන්වහන්සේගේ විශ්වාසය පැහැදිලි වෙයි. එඩ්ගා කේසිගේ අතිසංඥ චිත්තය කිස්තුස් වහන්සේ හා සම තත්වයෙක නොතැබිය හැකි බව සහතික ය. එහෙත් සිතින් දුක් විදි, සිරුරින් බිදී ගිය මිනිසුනට හතළිස් අවුරුද්දක් තිස්සේ කරන ලද මහඟු සේවයෙන් හෙළි වන්නේ එබඳු මහා කරුණාවෙකි.

මෙහි දී අපට කේසි කියැවීම්වල ඇති එක් සිත් ගන්නා පූර්ණතාවක් දක්ක හැකි ය. එක් අතෙකින් එය ජීවිතයේ වීදහනුකූල පුතිෂ්ඨාව පෙරදිග මිනිසුන් විසින් පිළිගෙන ඇති කර්ම නියාමය බව පැහැදිලි වචනවලින් කියයි. අනෙක් අතට එය කුිස්තුතුමාගේ පුධාන ඉගැන්වීම් වන මෛතියේ හා සේවයේ ආධාෘත්මික වටිනාකම උසස් කොට දක්වයි.

අනාපයන් විසින් අතීත ජන්මයන්හි කරන ලද පාප කර්මයන් ගැන නොසලකා අප ඔවුනට උපකාර කිරීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. අප එය කළ යුත්තේ කර්ම නියාමයේ ඉතා කුඩා අවශාතාව පවා බිඳීමට ඒ නියාමයේ අදෘෂ්ට ශක්තිය අපට ඉඩ නොදෙන බවත් අනාපයන්ගේ දුක්වලට උපේක්ෂක වීම අප විසින් සිදුකර ගන්නා වූ විපාක දෙන පාපයක් බවත් දන ගෙන ය.

එක්තරා අර්ථයෙකින් බාහිර ලෝකයන් අනෙක් මිනිසුනුන් අප විසින් උගත යුතු වූ ආධාහත්මික පාඩම් ඉගැන්වීමට වහල් වන පරිකෘණ ක්ෂේතු ය. එසේ ම අපි ද අනාසයනට ගුණ ධර්ම ඉගෙනීමට ඇති පරිකෘණ ක්ෂේතු වෙමු. මුලින් කී කරුණ සිහියට ගැනීමෙන් අප මනුෂා වර්ගයාට ඕනෑවට වැඩියෙන් උපකාර කළාය යන මහා මුළාව වැළැකී යයි. දෙවන කරුණ සිහියට ගැනීමෙන් අප තුළ ම නිහතමානිත්වයෙක් ද ආත්ම ගෞරවයෙක් ද ඇති වේ. අනුන්ගේ දොස් අපට වේදනා ගෙන දෙන්නා සේ ම අපේ දොස් ද ඔවුනට වේදනා ගෙන දෙයි. එහෙත් අප ඔවුන්ගේ දොස්වලින් ඉගෙන ගන්නා සේ ම ඔව්හු ද අපේ දොස්වලින් ඉගෙන ගනිති.

මේ සියුම් කරුණේ ඇති තවත් පැත්තෙක් නම් මිනිසාගේ චේතනාව ස්වතන්තුය යන සත්‍යයයි. ඉතිහාසය මුළුමනින් ම සුළු කරුණුවලින් පවා නියතිවාදී අර්ථයෙකින් පූර්වයෙන් නිශ්චිතව නැත. මේ නිසා කායික, ආර්ථික, සාමාජික, මානසික යන කවර ලෙසෙකින් හෝ පීඩා විදින්නකුට උපකාර කිරීමට අප ගන්නා උත්සාහය මේත්තා කරුණා ආදී ගුණ ධර්ම සම්පූර්ණ කර ගැනීම සඳහා අප විසින් පෞද්ගලිකව ලබා ගත යුතු වූ අත්දකීමෙක් පමණක් නොවේ. එය ම අනෙකාගේ මානසික

ආකල්පයත් සිතත් එමගින් ම ඔහුගේ ජීවිත මාර්ගත් වෙනස් කරන කරුණක් වන්නට ද ඉඩ තිබේ.<sup>1</sup>

අවසාන විගුහයේ දී කර්ම සියල්ල ම මනෝමය බව අවබෝධ කර ගත යුතු ය. මනසේ වැරැද්දෙකින් චරිතයේ වැරැද්දෙක් ඇති වෙයි. චරිතයේ ලොකු වෙනසක් ඇති වන්නේ මනසේ ඇතිවන ලොකු වෙනසෙකින් ම ය. මේ නිසා කේසි කියැවීම්වල ඇති ගොඩනැගිලිකරු මනසය යන කියමන හරියටම හරි ය. එසේ කියන්නේ මිනිසකු තමාගේ මනස වෙනස් කරන තාක් ඔහුට තම පාප කර්ම මුදවා හළ නොහැකි නිසා ය. විශේෂයෙන් ම ඒ සඳහා නිර්මාපක ශක්තිය පිළිබඳවත් ඊට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාවය පිළිබඳවත් ඇති මතය වෙනස් කරගත යුතු ය.

අකුශල විපාක පිළිබඳ නිදසුන්වල දී කේසි කියැවීම්වල නිතර එන පාඨයක් අප දනට ම උද්ධෘත කර ඇත:- "ඔබට ඔබම හමු වෙනවා" යනු ඒ පාඨයයි. මෙය සිත් ගන්නා කියමනෙකි. එයින් කර්මයේ ඇති කැටපත් ගතිය අගවනු ලැබේ. හැම වැදගත් අත්දකීමෙක් ම තමාට ම තමාගේ පූර්ව පුතිබිම්බයක්, පුදුම ලෙසින් මුණ ගැසීමෙකි. වඩාත් විශේෂයෙන් කියත හොත් එයින් පහත එන අදහස යෝජනා කෙරෙයි. එය තේරුම් ගත යුත්තේ කාල්පතික වශයෙනි.

අවකාශය පිළිබඳ වකුතාවාදය (විදහඥ මණ්ඩලයන්හි එහි වර්තමාන තත්ත්වය කුමක් වුවත් කම් නැත.) කර්මවාදය සමග මතු සඳහන් කුමයෙන් හරියට ම ගැළැපෙයි. විශ්වය වකු ස්වරූප යයි ද එහෙයින් විශ්වයේ ඇති හැම චලනයක් ම වකුාකාර වෙතැයි ද සැලැකිය හැකි නම්, අප කියන කර්ම නියාමය හැම කිුියාවෙක ම ඇති වකුාකාර වලනයේ අන්තිම

වූලවංසයෙහි එන බුද්ධදාස රජු හා කුෂ්ව රෝගියා පිළිබඳ පුවත මෙහි දී සිහිපත් තරවීම ඉතා සුදුසු ය.

එලය යයි කිව හැකි ය. හැම කිුයාවෙක් ම ශක්තිය පාවිච්චි කිරීමෙකි. මෙසේ මනස විසින් බාහිර වස්තුවක් කෙරෙහි යොමු කරන ලද ශක්තිය එක්ස් කිරණයක් මෙන් ඒ වස්තුව පසා කර ගෙන ගොස් අන්තිමේ දී එය ආරම්භ කළ පුද්ගලයා කරා ම එයි. එය ගමන් කළාට ආපසු එන්නේ ශක්තිය අඩු වී නොවේ.

මෙසේ මිනිසකු විසින් බළලකුට කරන ලද කාරුණික තුියාව බළලා කෙරෙහි බල පා එතැනින් පිටත්ව ගොස් අවසානයේ දී නැවත ඔහු කරාම කාරුණික කිුයාවක් ලෙස එයි. මෙසේ ම ජීවිතයකට කරන ලද කුෑර කිුයාවෙක් ද එහි අරමුණ කෙරෙහි බලපා නැවත ආරම්භකයා කරා කුෑර කිුයාවක් ලෙස ආපසු එයි.

මේ මතය හුදු පරිකල්පතා මාතුයක් වන නමුදු පූර්ව පරිච්ඡේද වල දී අපට දක්තට ලැබුණු බොහෝ කර්ම විපාක සිද්ධි සමග එය ගළපා ලිය හැකි ය. කර්මයන්ගේ විපාක දීමේ විචිතු විචිධතා ගණනට නොගත හොත් එය ඒ සියල්ලට ම අදාළ කළ හැකි වනු ඇත. කෙසේ වුවත් මේ මතය අනුව ජීවත් වත්තට උත්සාහ ගන්නා තැනැත්තාට ටික දිනකින් සොයා ගන්නට ලැබෙන කිසියම් යෝජනා ශක්තියෙක් එහි තිබේ. අනෳයන් සම්බන්ධයෙන් අප කරන හැම කර්මයක් ම අප කෙරෙහි ම බලපා කෙළවර වන, වකුාකාර මාර්ගයක් අනුගමනය කරතැයි සිතතොත් පුදුම තරම් ඉක්මනෙකින් අපේ ඇතැම් ආවේග ශුද්ධියටත් ඇතැම් කියා ශුෂ්ඨත්වයටත් පත්වනු ඇත.

අපට කිස්තියානියෙහින් අනා ලෝක ආගම්වලත් දක්නට ලැබෙන සදූපදේශවලට විදහානුකූල යුක්තියක් සපයා දෙන නිසා කර්මවාදය වැදගත් වෙයි. බටහිර සභාපත්වයේ ආරකෂාව හා පැවැත්ම රැඳී ඇත්තේ මහජනයාගේ සිත් තුළ කර්මවාදය තැන්පත් කිරීමෙහි යයි කීමෙන් පාවුල් බ්රූටන් 1

<sup>1.</sup> Paul Brunton

අතිශයොක්තියක් පවසන බවක් නොපෙනේ. එසේ කියන්නේ මනාව තේරුම් ගන්නා ලද කම්මස්සකතා ඥානයෙන් පරිණත ජීවිත දර්ශනයක් ලැබෙන නිසා ය. ඒ දර්ශනය මිථාගලබ්ධික නොවී ආගමික වෙයි. සම්පූර්ණයෙන් භෞතිකවාදී නොවී විදහනුකූල වෙයි. කර්මවාදයෙන් මිනිසාට දරීමටත් ඉදිරිපත් වීමටත් ධෛර්යය ලැබේ. හැම මොහොතක දී ම නව කර්ම ආරම්භ කිරීමටත් වඩා සමෘද්ධිමත් අලුත් දෛවයක් ඇති කර ගැනීමටත් තමාට ශක්තිය ඇති බව දන දන ම ඔහුට නිෂ්කිය නොවී සකියව තමාගේ ම අභීත කර්මවල පුතිඵල පිළිගත හැකි වෙයි.

මිනිසා මුලින් ම මැවුයේ දෙවියන් වහන්සේ විය හැකි ය. එහෙත් එතැන් සිට මිනිසා ම තමාගේ මැවුම්කරු ය. මිනිසාගේ කියාමාර්ග සකස් කිරීම හා තමා ම මවා ගැනීම කරනු ලබන්නේ යම් සීමාවක් තුළ නම් කර්මයෙන් දක්වෙන්නේ ඒ සීමාව ය. සීමා කරන්නාත් හික්මවන්නාත් කර්මයයි. ගැළැවුම්කරුත් මිතුරාත් එය ම ය. මේ නිසා බෞද්ධයා, ජීවිතයේ සියලු දුක් සැපවල දී සන්සුන්ව මෙසේ කියයි; "මම දහම් සරණ යම්" ධර්මය පුද්ගල ස්වරූපයෙන් කොතෙක් ඈත් ලෙස පෙනුණත් එහි ඇති ජගත්කාරුණාය වටහා ගත් අයට මේ වචන කීපය තුළ "මම ස්වාමීන් වහන්සේ සරණ යම්" යන එබඳු ම වූ කිස්තියානි වචනවල ඇති භාවික වූ සහනදායක වූ ද උත්කර්ෂක වූ ද ගතිය පරිපූර්ණව ඇත. එසේ කියන්නේ ධර්මය ස්වාමීන් වහන්සේ නියාන් නිසාත් ස්වාමීන් වහන්සේ ධර්මය නිසාත් ය. '

වක්කලිය, යමෙක් දහම දකි ද හේ මා දකි. යමෙක් මා දකි ද හේ දහම දකි.

# 24

## ජීවිත දර්ශනයෙක්

අවුරුදු ගණනාවක් තිස්සේ කේසිගේ ගෙදරට ලියුම් බෙදු තැපැල්කරුවන් ගෙන ආවේ උදවු ඉල්ලා කරනු ලබන ළය කම්පා කරවන ආයාචන ය. මෑත අවුරුදුවල දී ලොව හැම තැනින් ම ලියුම් ලැබිණි. දකුණු ඇමෙරිකාවේ ද කැනඩාවේ ද එංගලන්තයේ ද සිටි මිනිසුන්ගෙන් ද යුරෝපයේ යුද බිම්වල ද ඈත පැසිfපික් සාගරයේ ද ඇලස්කාවේ ද ඕස්ටේලියාවේ ද පිහිටි මුර පොළවල සිටි තරුණයන්ගෙන් ද ලියුම් ආවේ ය.

මේ ලියුම් කියවා අනුකම්පා ඇති කර නොගෙන සිටිය නොහැකි ය. ඒවායින් විස්තර වන පුශ්නවල කේන්දය වන්නේ මිනිස් දුක ය. නිදසුන් කියවා ගෙන යන කෙනකුට එතරම් කියැවීම් දීමෙන් කේසි ම වැහැරි ගිය ආකාරය තේරුම් ගත හැකි වෙයි. දිනපතා තැපෑලෙන් ඔහුගේ ගෙදරට ගෙන එන ලද මහා දුෘඛ පුවාහය අභිමුඛයෙහි දී ඔහු ඉතිරියක් නැති ව සම්පූර්ණයෙන් ම වෙහෙසුණු බව දන ගත් විට මානව භක්තිකයකු වශයෙන් ඔහුගේ තුබූ මහත්කම අවබෝධ වනු ඇත. ඇතැම් පුද්ගලයෝ තම සම්මෝහය පිළිබඳ ව දිග ලියුම් ලියා එවූහ. එබඳු එක් ස්තිුයක් මෙසේ ලීවා යඃ

"මගේ පේම ජිවිතය පිළිබඳව කියැවීමක් ලබා ගැනීම සුදුසු දයි මම විමතියෙන් කල්පනා කරමි. මා බෙහෙවින් මුළාවට පත් වී ගෙන යන බව පෙනේ. මට නැවත වරක් විවාහ වන්නට අවශා ය. මට ගෙයකුත් ඊට අවශා අනෙක් දේත් තිබේ. එහෙත් මට වැරදි සැමියා තෝරා ගන්නට සිදු වේ ද කියා බියෙක් පවතී. මා නැවත විවාහයක් ගැන නො සිතිය යුතු ද ? කාටත් මා එපා ද ?"

ඒ ලිපි ලියූ අය නොයෙක් වයස් සීමාවලට අයත් ය. එක් පැසුණු ස්තියක් මෙසේ ලීවා ය.

"සෞඛ්‍යයත් භාගෲයත් මගේ ම සිත් ගන්නා පෞද්ගලිකත්වයත් ඇති කර ගැනීම සඳහා මට මගේ සැමියාත් පරිසරයත් වෙනස් කර ගත හැක්කේ කෙසේ ද ?"

එක් උපාධිධාරී තරුණයකු මෙසේ ලියා ඇත;

"මට කිුයාවට නැගිය හැකි පෞද්ගලික ජීවිත දර්ශනයක් අවශා ය."

අකුරු දත් නොදත්, දුප්පත් පොහොසත්, උගත් නූගත් මේ සියලු දෙනා ම ඔවුන්ගේ ලිපිවලින් මනුෂා වර්ගයාගේ ඇති මුළාවත් අවුල් ගතියත් එක සේ පුකාශ කරති. ලජ්ජාශීලී වුව ද අභාගා සම්පන්න ලෙසින් විවාහයට ඇතුළත් ව සිටිය ද මේ සියලු දෙනා ම ජිවිතයේ නම තත්ත්වය දියුණු කර ගැනීමට වෙහෙසුණහ.

එබඳු පුද්ගලයනට තමන්ගේ ගැටලු පිළිබඳ ව එඩගා කේසිගේ අභිඥා ඥානයෙන් තව දුරටත් පෞද්ගලිකව උපදෙස් ලබා ගත නො හැකි ය. එහෙත් සමාන නිදසුන්වල දී කර ඇති නියමයන් හැදෑරීම අපගේ දුෂ්කරතාවනට විසඳුමක් සොයා ගැනීමට වහල් වනු ඇත. හැම පුද්ගලයකුට ම වාගේ ඔහුගේ දුකේ හේතුව ඔහු තුළ ම සැඟැ වී ඇතැයි කියා තිබේ. කියැවීම්වලට අනුව කරදරවලට මුහුණ පෑ පුද්ගලයන් විසින් පිළිගත යුතු වූ පළමු වැනි කරුණ මෙයයි. අන්තිමට විගුහ කර බැලූ විට හැම ගැටලුවක් ම ඇති කර ගෙන තිබෙන්නේ තමා විසින් ම ය. ඒ නිසා එය විසඳා ගත යුත්තේ ද තමා විසිනි.

මෙය සුළු උපදේශයක් ලෙස පෙනෙනු ඇත. එහෙත් බොහෝ විට එය පිළිගැනීම දුෂ්කර වෙයි. අපි පරීඤාවක් නැති ව අපේ ස්වභාවය පිළිගන්නටත් අපේ ගති අප ආශ්වාස කරන වාතය ලෙසින් නිශ්ශබ්ද ව බාර ගන්නටත් පුරුදු ව සිටිමු. සාමානායෙන් අප අපගේ ස්වභාවය ගැන සලකා බලන්නේ තෘප්තියෙකින් යුතු වය. අපගේ අසංඥ වූ ඉවෙන් කෙරෙන්නේ අපගේ ම මානසික ගති ගුණ පූර්ණත්වයේ මිනුම් දඬු ලෙස යෙදීමයි.

අප අභාගාවන්ත දුංඛිත ලෙසත් පෙනෙන්නට වීම ම අප තුළ කිසියම් දෝෂයක් ඇත්තේ ය යන්නට සාක්කියක්ය යන අවබෝධය ලැබුණු විට අපි අපගේ ආත්ම තෘප්තියෙන් නැගී සිටිමු. මේ අවබෝධය ලැබිය යුත්තක් ම බව කියැවීම්වලින් දක්වනු ලැබේ. එවිට අප බාහිර දේවලට දෝෂාරෝපණය කිරීම නතර කොට, නො සන්සුන් ව බාහිර දේවල් සකස් කිරීම අත් හිටුවා අපගේ දෝෂය ඇති තැනත් අප විසින් උගත යුතු පාඩමත් සොයා ගැනීම සඳහා අප ම පරීකෂා කිරීමට පටත් ගතිමු.

අපගේ දුෂ්කරතාව කුමක් වුවත් තති ගතිය, කරදරකාරි ස්වාමි පුරුෂයෙක්, මෝඩ දරුවෙක්, හීන මානයෙක් නැති නම් සීමාසහිත පරිසරයෙක් යන මෙයින් කොයි එක වුවත් ඒ දුෂ්කරත්වය ඉක්මවා ගත හැක්කේ ආත්ම පුතිසංස්කරණයෙකින් ම බව අප විසින් තේරුම් ගත යුතු ය. අපගේ ම වරිතය සකස් කර ගත යුතු ය. අපේ ආකල්ප, දොස් සොයනසුලු හෝ හෙළා දකිනසුලු හෝ පළි ගන්නාසුලු හෝ ආඩම්බර හෝ උදාසීන හෝ නාස්තික හෝ නො විය යුතු ය. චරිතය, ආත්මාර්ථකාමී ද අනුත් ගැන නො සලකනසුලු ද අසාමාජික ද නොවිය යුතු ය. බාහිර දුෂ්කරතා විසඳිය හැක්කේ යෝගෘ වූ මානසික හා ආධාාත්මික ගුණ මතු කර ගැනීමෙනි.

කෙසේ හෝ ආත්මයේ වගාව හා පුතිසංස්කරණය යන දෙක ම සිදුවිය හැක්කේ විශ්වය පිළිබඳවත් මනුෂායාගේ එයට ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් ඇති කර ගන්නා ලද කුමානුකූල දර්ශනයෙකිනි. කේසිගේ හැම කියමනෙක ම එබඳු කුමානුකූල දර්ශනයෙක් ගැබ් වී ඇත. දී ඇති සිය ගණන් ජීවිත කියැවීම් දිගේ වර්ණවත් කළ නූල් සෙයින් ඒ දර්ශනය දිවෙයි. මේ නූල් ඒවා දක්නට ලැබෙන පෞද්ගලික කියැවීම් නමැති අච්චුවෙන් ඉහළට එස වූ කල පැහැදිලි සැලැස්මෙක් මතු වෙයි.

මේ සැලැස්ම ආගමික යයි කිව හැක්කේ එහි ආරම්භක ස්ථානය වශයෙන් නිර්මාපක ශක්තියෙක් නැතහොත් ඊශ්වරයෙක් ඇත්තේ යයි පිළිගන්නේ ය යන අර්ථයෙනි. එය දාර්ශනික වන්නේ, ජිවිතය, විශ්වය හා එය තුළ මිනිසාගේ දෛවය යන මේවා ගැන නිශ්චිත කුමානුකූල ආකල්පයක් සකස් කර දෙන්නේ ය යන අර්ථයෙනි. ලැබී ඇති ජිවිත පරිසරයේ දී කියාකාරී වීමේ දී ආත්මයට මතු වන පායෝගික පුශ්නවලට යෝගත වූ ආකල්පයක් සැපයෙන්නේ ය යන අර්ථයෙන් එය මනෝවීදහන්මක ද වේ.

දළ සටහනෙක ස්වරූපයෙන් මේ සැලැස්ම මතු දක්වෙන අයුරු බව පෙනේ.

"දෙවියන් වහන්සේ වැඩ සිටිනා සේක"

"හැම ආත්මයෙකු ම දෙවියන් වහන්සේගේ කොටසෙකි." ("ඔබ ආත්මයෙකි: ඔබ ශරීර නිවාසි ය.") "ජීවිතය අර්ථවත් ය."

"ජීවිතය අවිච්ඡින්න ය."

"හැම මනුෂා ජීවිතයෙක් ම නියාමයකට අනුව කිුයාත්මක වෙයි."

(කර්මය : පුනර්ජන්මය)

"මෛතුියෙන් ඒ නියාමය සපිරෙයි."

"මිනිසාගේ චේතනාව ඔහුගේ දෛවය තනයි."

"මිනිසාගේ මනසට සංස්කාරක ශක්තියෙක් ඇත."

"සියලු ගැටලුවලට විසඳුම ඇත්තේ ආත්මය තුළ ය."

ඉහත සඳහන් කරුණු පිළිගෙන මනුෂායාට මෙසේ අවවාද කරනු ලැබේ.

"පළමු කොට විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිවලට නැතහොත් දෙවියන් වහන්සේට ඔබේ ඇති සම්බන්ධතාව තේරුම් ගන්න."

"ඔබේ ජිවිතාර්ථයන් පුාර්ථනීය ආදර්ශන් සකස් කර ගන්න."

"මේ පුාර්ථනීය ආදර්ශය ලබා ගැනීමට උත්සාහ ගන්න."

"කුියාශීලී වන්න."

"ඉවැසිලිමත් වන්න"

"පුමුදිත වන්න."

"පුතිඑල දෙවියන් වහන්සේට බාර දෙන්න."

"කිසි ම පුශ්නයක් මඟ හරින්නට උත්සාහ නො කරන්න."

"අනෳයන් කරා හොඳ ගලා යන ඇළ පාරක් වන්න."

#### දෙවියන් වහන්සේ වැඩ සිටිනා සේක.

දෙවියන් වහන්සේ මිනිස් මනසේ ළදරු පරිකල්පනයෙක්ය යනු මනෝවිගුාහක මතයයි. මේ මතයට කේසි කියැවීම් කිසි ම සහනයක් නො දක්වා විරුද්ධ වෙයි. ඒවායින් දිගට ම දෙවියන් වහන්සේ ඇතැයි තරයේ කියැවේ. දෙවි කෙනකුන් ගැන කියවෙනවාට වැඩියෙන් මේ කියැවීම්වලින් දක්වෙන්නේ විශ්වයේ ඇති නිර්මාපක බලයක් නැතහොත් ශක්තියක් ගැන ය. සියල්ල සලකා බලන විට බලය නැතහොත් ශක්තිය යන වචනය අපේ යුගයේ අලුත් සිතුවීලිමහට හොඳින් ගැළළපෙන බව පෙනේ.

අප ජීවත් වන යුගයේ අවශානාව වී ඇත්තේ වැඩි වැඩියෙන් ස්වභාව ශක්තීන් මුදවා හැරීමයි. අපි පරමාණුවේ කේත්දයෙහි අවිත්තනීය වූ ශක්තියක් සොයා ගතිමු. එතරම් මහත් කරන ලද විදහනුකූල දෘෂ්ටි පථයක් ඇති ලෝකයෙක දී එක් මූල මහා පුභවයෙක විස්තරයක් වශයෙන් 'විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිය' යන වචනය වැඩි පහසුවෙකින් තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත. අවමානයෙන් අගය අඩු කරන ලද, අයථා භාවිතයෙන් කෙලෙසන ලද, දෙවියන් වහන්සේ යන සාම්පුදායික වචනයට වඩා එය අර්ථවත් වනු ඇත.

වහක්ත වූ සමස්ත විශ්වය ම, ඒ නිර්මාපක ශක්තියේ පුකාශන යයි. අප ජිවත් වන්තේත් හැසිරෙන්නේත් අපේ පැවැත්ම ඇත්තේත් ඒ විශ්වය තුළ ය. ඒ මූල ශක්තියටත් දිවහත්වයටත් අපි කොටස් කාරයෝ වෙමු. එය හා අපේ ඇති ඒකත්වය අවබෝධ කර ගැනීමට අප උගත යුතු ය.

කේසි කියැවීම්වල දී මේ අදහස නොයෙක් ආකාරයෙන් පුකාශ වී තිබේ. හොඳ නිදසුන් කීපයෙක් පහත එයි: "ජීවිතය නම් කිමේක් ද ? භෞතික මට්ටමෙහි දී වාංක්ත වූ දෙවියන් වහන්සේ ය. තවමත් අප ජීවත් වන්නේත් හැසිරෙන්නේත් අපේ පැවැත්ම ඇත්තේත් උන්වහන්සේ තුළය. ජීවිතය නම් අප විසින් 'දෙවියන් වහන්සේ' යයි නම් කරනු ලබන ඒ විශ්ව බලයේ නැතහොත් ශක්තියේ භෞතික වූ ආවිර්භාවයයි."

"ඔබ ඔබ ම විගුහ කරන කල්හි මේවා වෙනස් නො වන සතා බව දන ගන්න. දෙවියන් වහන්සේ වැඩ සිටිනා සේක. ඔබ පළමුවෙන් ම පඎපාතී විය යුත්තේ උන්වහන්සේට ය. ඔබ කුියා කරන්නේ ඇතුළත ඇති ඒ දිවාත්වයට එකඟව ය, නැති නම් විරුද්ධව ය."

දෙවියන් වහන්සේගේ බලය විදුලි බලය වැන්නෙකි.

## හැම ආත්මයෙක් ම දෙවියන් වහන්සේගේ කොටසෙකි.

කියැවීම්වලට අනුව අප හැම කෙනෙක් ම ආත්මයෙකි. අප ඇති කළ දිවා ශක්තියේ කොටසෙකි. දෙවියන් වහන්සේට නැතහොත් විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිවලට අපේ ඇත්තේ සූර්ය කිරණයෙක සූර්යයාවත් ජල බින්දුවෙක සාගරයටත් ඇති සම්බන්ධතාවයි. අපේ ශරීරයට අපේ ඇති සම්බන්ධය මිනිසකුගේ තම ගෙදරට නැතහොත් ඇඳුමට ඇති සම්බන්ධය බහු ය.

ආත්මයෙක් නම් ඒ දිවාමෙය ශක්තියේ කොටසෙකි. එය ඒ ශක්තිය තරමට ම සනාතන ය. මේ නිසා ආත්මෝත්කර්ෂයෙහි යෙදෙන පුද්ගලයා එයින් තමා ම පෘථග්ජනයකු කර ගනිතැයි ද තම සම්බන්ධතාව නැති කර ගනිතැයි ද කිව හැකි ය. කෙසේ හෝ මූල කාරණයට වදින්නා වූ ද එය කීර්තියට පත් කරන්නා වූ ද අය මිනිසාට දී ඇති පුථම ආඥාව පිළිබඳව අපුමත්තයෝය. ඒ ආඥාව මෙසේ ය: "මා සිටිය දී ඔබට වෙනත් දෙවිවරුන් සිටිය නොහැකි ය." මා නම් ආත්මයේ මම ය. (මා නම් සනාතන ආත්මය ය ?)

ඔබ ආත්මයක් බව දන හුදු පෘථග්ජනයකු නොවී සිටින්නට යත්න දරන්න.

"අනෙක් අය ඕනෑ විදිහකට කළා වේ, එහෙත් මමත් මගේ ගෙදර ඇත්තෝත් ජීවත් වන දෙවියන් වහන්සේට සේවය කරමු." මෙයින් ඔබේ භෞතික ගෘහය තුළ සිටින අය අදහස් කරනවා යයි තේරුම් ගන්නට එපා. ඔබේ ගෙදර නම් ඔබේ ශරීරයයි. ජීවත් වන දෙවියන් වහන්සේගේ දේවාලය එයයි. දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්තට අනුව සාදන ලද මුළු ගෙයම එයයි.

#### ජීවිතය අර්ථවත් ය.

පෞද්ගලිකාර්ථයෙකින් හෝ සර්ව සාධාරණාර්ථයෙකින් හෝ ජීවිතය හුදු අහඹු තත්ත්වයෙක් නොවේ. අපගේ ජීවිතයේ පරමාර්ථය සසංඥ දේව සහවාතාවෙක දී දෙවියන් වහන්සේ හා එක්වීමයි. අපි ආරම්භයේ දී ඒ දිවාත්වය සමග එක්ව වුසුමු. අවිදාාවෙන් භෞතිකත්වයට ඇලීම නිසාත් වෙන්කම පිළිබඳ සංඥාව, ආධම්බරය හා ආත්මාර්ථකාමය නිසාත් අපි එයින් වෙන් වූමු.

පුද්ගලයා උපන්නේ හුදු අහම්බයකින් නොවේ. එසේ කියන්නේ පෘථිවිය හේතුඵල සම්බන්ධ ලෝකයක් වන හෙයිනි. හේතුඵලතාව පෘථිවියෙහි ස්වාභාවික නියාමයෙකි. හැම ආත්මයක් ම මේ භෞතික තලයට ඇතුළු වන්නේ මේ සතා ඉගෙනීමට හෝ ඉගැන්වීමට ය. උගන්වනු ලබන එක් එක් ආත්මය තමා මෙලොවට ඊමේ අර්ථය පිළිබඳ වැඩි දනීමක් ලබා ගනී. මුල දී ඔබට දේව සහානාව තිබුණේ ය. භෞතික තෘෂ්ණා පමණක් තෘප්තිමත් කරන දෙය තෝරා ගැනීම නිසා ඒ දේව සහවාතාව නැති කර ගෙන ඇත. මෙසේ ඔබ ස්වාමීන් වහන්සේ කළාක් මෙන් නැවත නැවත ඇතුඑ වෙති. ඔබ එන්නේ නියාමය සපුරා ලීමට ය. උන් වහන්සේ සමග එක්වීම සඳහා ඔබේ ආත්මය ඇති කෙළේ ඒ නියාමයයි.

හැම ආත්මයෙක ම උරුමය නිර්මාපක ශක්තීන් සමග එක්වන ගමන් ම යථාභූත ස්වභාවයෙහි රැඳීමට තමා ගැන ම දූන ගැනීමයි.

#### ජිවිතය අවච්ඡින්න ය.

පාරපුාප්ත වූ යෝග්‍ය සහකාරයන් ලෙසින් වූ අපේ දිව්‍ය ස්වභාවය පිළිබඳ පූර්ණාවබෝධයෙකින් යුතුව දෙවියන් වහන්සේ හා නැවත එක් වීම ඉක්මනින් ඉටු කර ගත හැක්කෙක් නොවේ. චිත්ත පාරිශුද්ධිය හෙමින් සිදුවන්නෙකි. එහි පාරපුාප්තිය ලබා ගත හැක්කේ කල්ප ගණනාවෙකිනි. පරමාර්ථ වශයෙන් කාලයෙක් නැත. එහෙත් අපේ තෙුමාණික¹ සංඥාවට කාලයක් ඇත. අපේ සීමිත තත්ත්වයෙන් අප මත තබනු ලබන දෘෂ්ටියෙන් ජීවිතය අවිච්ඡින්න බව දක ගත යුතු ය.

ඔබ දේවත්වයට දියුණු වනවා මිස දෙව් ලොවට යන්නේ නැත.

ජීවිතය අවිච්ඡින්න නිසා නතර වීමෙක් නැත. එක්කෝ අපි ඉදිරියට යමු. නැතිනම් පසු බසිමු. ජීවිතය අවිච්ඡින්න ය. එය වෙනස් වන්නේ විඤ්ඤාණ තත්ත්වය නිසා හෝ පුවෘත්තියේ ස්පන්දන පුමාණයේ වෙනස්වීම නිසා හෝ යම් යම් අංශයන්ගෙන් පමණි.

<sup>1.</sup> Three Dimensional

පුද්ගලයකු අද ලබා ඇති තත්ත්වය අතීත කර්මයන්ගේ පුතිඵලයෙකි. එසේ කියන්නේ ජීවිතය අවිච්ඡින්න නිසා ය. එය භෞතිකත්වයෙහි නැති නම් අනාඃ විඤ්ඤාණට්ඨිතියෙක පහළ වූවත් අනනඃ වූ එකෙක් ම ය.

මෙය හොඳින් ඉගෙන ගුන්න. පළමු කොට ම ජීවිතය අවිච්ඡින්න ය. එක ම කාලය හැරුණු විට චෙනත් කාලයෙක් නැත. එකම අවකාශය හැරුණු විට චෙනත් අවකාශයෙක් නැත. විවිධ රූපයෙන් වූ මහා ශක්තිය හැරුණු විට චෙනත් ශක්තියක් නැත.

## හැම මනුෂප ජිව්තයෙක් ම නියාමයකට අනුව කිුයාත්මක වෙයි.

ජිවිතයේ අවිචඡින්නත්වය යන වාකසාංශයෙහි අප විසින් මහා මනුෂස දෘෂ්ටියෙන් පුනර්ජන්මය යයි නම් කරනු ලබන අත්දකීම් වල රිද්මයානුකූල වූ මාරුවීම ගැබ්ව ඇත. මනුෂස ජිවිතය නැවත නැවත දේහ ගැනීමේ නියාම යටතේ කිුයාත්මක චෙයි. මේ දේහ ගැනීමේ ආකාරය, නොවරදින සියුම් කර්ම නියාමවලින් පාලනය වෙයි.

මේ මිහිතලයෙහි වෙනස් නොවන ආධපාත්මික නියාම ඇති බව දන ගන්න. මෙසේ අරඹන්න: සමානයෙන් සමානයෙක් උපදී. ඔබ වපුළ දෙය ඔබ නෙළා ගනිති. දෙවියන් වහන්සේ රචටන්නට බැරිය. ඔබ ඔබේ අසල්වැසියාට සලකන අන්දමට අනෙක් මිනිසාත් ඔබට සලකනවා ඇත.

ජීවිතයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ජීවත් වන්නේ වත් මරණයෙන් සම්පූර්ණයෙන් මැරෙන්නේ වත් නැත. එසේ කියන්නේ සමස්තයේ නැතහොත් කේන්දයේ දෘෂ්ටියෙන් බැලූ කල එකක් අනෙකේ උපත නිසාත් මරණයන් උපතත් යන දෙක ම සියලු විකිරණ ආරම්භ වන්නා වූ ඒ සර්ව සාධාරණ කේන්දුය දෙසට ද ඒ කේන්දයේ සිට ද සිදුවන සංකුමණයන්හි දී පුද්ගලයාට ඇතිවන අත්දකීමක් පමණක් නිසාත් ය. ඔබ වරක් කළ දේවල් සිහිපත් කරන්න. දන් ඔබට ඒවා මුණ ගැසෙනවා! මෙය සිතේ ඇති ව ජීවත් වන්න. (හැම ආත්මයක් ම සැලැකිල්ලට ගත යුතුයි.) ඔබ ස්වාමින් වහන්සේගේ නියමයෙන් කඩ කරන හැම අංශුවකට ම ඔබට ගෙවන්නට සිදු වන්නේ ය.

ජෝන්ගේ 14, 15, 16, 17 යන පරිච්ඡේද කියවන්න.
"මාගේ පියාණන් වහන්සේගේ ගෘහයෙහි අනේක මන්දිර ඇත."
ඔබ වැඩ කරන ගමන් ම ඒ ගැන සිතන්න. පැයක් හෝ මිනිත්තුවක් හෝ නොව දවසක් ම ඒ ගැන සිතන්න. ඔබේ පියා කවරෙක් ද? 'මන්දිර' යන්නෙනුත් "උන් වහන්සේගේ ගෘහයෙහි බොහෝ මන්දිර ඇත්තේ ය" යන්නෙනුත් කිමෙක් අදහස් කෙරේ ද? කවර ගෘහයෙක් ද?

ගෘහය නම් දේවාලය වන ඔබගේ ශරීරයයි. බොහෝ මන්දිර නම් ඒ ශරීරයේ ඇති බොහෝ දේවාල ය. කවර හෙයින් ද? ශරීරය වරින් වර මෙලොව ඉපැදී ඇති හෙයිනි. ඒවා ඇතැම් විට මන්දිර ය. ඇතැම් විට ගෙවල් ය. ඇතැම් විට පැල්පත් ය.

මනුෂා ජිවිතය නියාමයක් යටතේ කිුයාත්මක වන්නේ ය යන්නෙන් ගමා වන වෙනත් මතයක් ඇත. එනම් කෙබඳු වූ නමුත් ඔබගේ වර්තමාන තත්ත්වය අතීතයේ දී ඔබ විසින් ම ඇති කරන ලද හේතුවල එලයෙක් ය යනු ය. ඒ නිසා එය ඔබගේ අභිවෘද්ධියට අවශා ය. මිනිසාගේ අද තත්ත්වය ඇති වූයේ ඔහුගේ අතීත තත්ත්වය නිසා ය.

ඔබ කවර මානසික, කායික හෝ භෞතික තත්ත්වයෙක සිටියන් එය ඔබ විසින් ගොඩනගා ගන්නා ලද්දෙකි. ඔබගේ ි ආත්මයේ හෙළිවීමට එය අවශා ය.

කවදාවත් ඔබ ගැන කනගාටු වන්නටවත් කවරකු හෝ ඔබට වැරැදි ලෙස සලකා ඇතැයි සිතන්නටවත් එපා. ඔබ නෙළා ගන්නේ ඔබ ම වපුළ දෙයයි. ඔබ අනෙකකුට නරකට සලකන්නේ නැති නම් කවදාවත් අනෙකකු ඔබට නරකට සලකන්නේ නැති බව මතක තබා ගන්න. සමානයෙන් සමානයක් ඇති වන නිසා එය ස්වභාවය නොවේ.

ඔබේ මේ ආත්මභාවයේ දී නීව උදාසීනත්වයේ කාලපරිච්ඡේද ඇති වන්නට ඉඩ දෙන්න එපා. නිර්මාපක මූල ධර්මයන් අදාළ කිරීමෙන් ඔබ මුහුණ දෙනවා නම් හැම දෙයක් ම ඇත්තේ ඔබේ අභිවෘද්ධියට බව දුන ගන්න.

ඔබ වැටී ඇති හැම තත්ත්වයෙක් ම ඒ අවස්ථාව ඔබට හොඳ ම එක බව දුන ගන්න. කුමක් විය හැකි ව තිබුණා දුයි ආපසු බලන්න එපා. ඔබ දුනට ඇති තැන දියුණු කර ගන්න. හොඳ අතට හරවා ගන්න බලන්න.<sup>1</sup>

#### මෛතුයෙන් ඒ නියාමය සපිරෙයි

අප මෛතීයෙන් පූර්ණත්වයට පත්වන තාක් පුනර්ජන්ම නියාමය මෙන් කර්ම නියාමය ද නොවැරැදී කිුයාත්මක වේ. මෛතීයෙන් හැම නියාමයක් ම සපිරෙයි.²

මට අනාගත වක්තෘත්වයේ දායාදය තිබුණත්, නොදත් භාෂා වලින් කථා කළ හැකි වුවත්, මා මගේ සිරුර දවාලන්නට ඉඩ දුන්නත්, මා තුළ මහා පුරුෂයාගේ පුතුයාණන්ගේ ජීවය හෙවත් කිස්තු සංඥාව නැති නම්, කිස්තු ජීවය නැති නම්, මා තුච්ඡ වන නිසා ආලෝකයේ දරුවෝ පළමු කොට ම මෛතී කරති.

ඊළඟට ඔබේ ආදර්ශවත් නායකයාගේ මාර්ගය අනුගමනය කරන්න. එතුමා කීවේ මෙපමණය:

මෙහිදී 'සලාහං නාතිමඤ්ඤෙයප - නාඤ්ඤස්ස පිහයං චරේ" යනාදී ධර්ම පද ගාථාව සිහි කළ මනා ය.

කේසි වුන්මසහවාාතාව මනුෂායාගේ නිෂ්ඨාව ලෙසත් බුන්ම විහාර ඒ සඳහා වූ මාර්ගය ලෙසත් දුටුවා සේ ය. බෞද්ධ නිෂ්ඨාව මීට වඩා ඔබ්බෙහි වූවෙකි.

"ඔබේ ස්වාමියා වූ දෙවියන් වහන්සේට ඔබේ මුළු හෘදයෙන් ම, ආත්මයෙන් ම මෛඩී කරන්න. ඔබගේ අසල්වැසියනටත් ආශිතයනටත් එපමණක් නොව ඔබේ සතුරනටත් ඔබට මෙන් ම මෛඩී කරන්න." ධර්ම ස්වභාවය මෙයයි.

#### මිනිසාගේ චේතනාව ඔහුගේ දෛවය තනයි.

නියාමවලින් හා කුමානුකූලත්වයෙකින් යුක්ත මේ ලෝකයෙහි මිනිසා ස්වතන්තු වේතනාවක් ඇති කාරකයෙකි, විශ්වයේ ඇති මහා නිර්මාපක ශක්තියට ද මෛතුය, ඥානය හා චේතනාව යන තෙවැදෑරුම් වූ එහි අංශවලට ද හේ හවුල් කාරයෙකි. මිනිසා පව් කරන්නේ නැතහොත් දෙවියන් වහත්සේගේ නොසැලෙන ඉච්ඡාවට විරුද්ධව යන්නේ ඔහුගේ චේතනාවෙනි. මිනිසාට තම ආත්මයේ දිශාව වෙනස් කොට විශ්වයේ චේතනාව සමග නැවත ගළපා ගත හැක්කේ ද තමාගේ චේතනාවෙන් ම ය.

විශ්ව නිර්මාපක ශක්තියේ චේතතාවට අනුකූල හෝ අනනුකූල හෝ විය හැකි බලය සත්ත්වයාගේ චේතතාවයි. ඒ විශ්ව ශක්තියට පුකෘතිය කීවත් දෙවියන් වහන්සේ කීවත් වෙන මොන යම් නමක් කීවත් කම් නැත. චේතනාව ඊට එක්කෝ එකඟ ය. නැති නම් විරුද්ධ ය. චේතනාව එක්කෝ ඒ තත්ත්වයටම දියුණු වෙයි. නැතිනම් එයින් ඈත් වෙයි. දෛවය නම් නිර්මාපක ශක්තින් පිළිබඳව ආත්මයක් තම චේතනාවෙන් කරන දෙයයි.

කිසි ම වේගයක් හෝ බලයක් ආත්මයේ චේතනාවට වැඩියෙන් කායික, මානසික හා ආධ්‍යාත්මික යන කවර පසායෙකින් හෝ තම විනිශ්චය ඉටු කර ගැනීමට පුබල නොවන බව පළමුවෙන් දන ගත යුතු ය. කවර අත්දකිමෙක දී වුවත් ජෙතා්තිශ්ශාස්තීය වශයෙන්, සංඛත ශාස්තීය වශයෙන් හෝ සංකේතාත්මක වශයෙන් කිසිම වේගයක් පුද්ගලයාගේ චේතනාව ඉක්මවා නොයන බව දත යුතුය.

නිර්මාපක වූ ශක්තිය ආත්මය තුළ ඇත. ඒ නිර්මාපක ශක්තිය බැහැරින් වූ දිවෘත්වය සමග සහකාරීව ජීවිත මාර්ග තෝරා ගැනීමට අප ගෙන යයි. තෝරා ගැනීම කළ ජෞතිශ්ශාස්තීය වශයෙන් හා අනාෘ කුමවලින් ජීවිතයේ නිෂ්ඨාව කිමෙක් දැයි පෙනී යනු ඇත. එහෙත් හැම ආත්මයකටම තෝරා ගැනීමේ හැකියාව නමැති ජන්ම දායාදය ලැබී ඇත. ඕනෑ ම පරිසරයෙක ඕනෑම අත්දකීමෙක දී ඒ තෝරා ගැනීම කළ හැකි ය.

## මිහිස් මනසට සංස්කාරක ශක්තියෙක් ඇත

මෙසේ මිනිසාට ලෝක නියාම රාමුව තුළ ස්වතන්තු චේතනාවක් ඇත. මිනිසාට දඬුවම් ලැබෙන්නේ ඒ නියාම කඩනවා නම් පමණි. ඔහුගේ චේතනාව ඔහුගේ දෛවයේ ජේරක ශක්තිය මෙන් කියා කරයි. එහෙත් ඔහුගේ මනස කියා කරන්නේ මාර්ගෝපදේශක වූ ද සංස්කාරක වූ ද කාරකයා ලෙස ය. ආත්ම අනාවරණයට හා ආත්මාභිවෘද්ධිය පිළිබඳ ඕනෑම සැලැස්මක දී තමාගේ පුාර්ථනීය ආදර්ශයන් සකස් කර ගැනීම පළමු වන පියවර වන්නේ මේ නිසා ය. . .

තව ද මනස ගොඩනැගිලිකරු ය. මෙහි සඳහන් කෙරෙන්නේ සර්ව සාධාරණ මහා මනස ගැන ය. අපගේ එක් එක් මනසක් මේ මනසේ වෙන් වූ කැබැල්ලෙකි. කවර භවතලයෙක දී නමුදු භෞතික වස්තූන්ගේ පුභවය වූ සැලැස්ම තනන්නේ මේ මනසයි.

හැම පුද්ගලයෙක් ම කාලය හා අවකාශය මත මනස නමැති පන්හිඳ වෙහෙසා වාර්තාවක් ලියයි. මසින් ද ජීවයෙන් ද මනස ගොඩනඟන්නාය. මෙසේ ආත්මය තමා යෙදූ අයුරින් ජීවිතයේ සැලැසුම් සකස් වේ.

සිතුවිලි ඇති දේවල් ය. මනස ද කණුවක් හෝ ගසක් තරමට ම ඇති දෙයකි.

#### සියලු ගැටලුවලට විසඳුම ඇත්තේ ආත්මය තුළ ය.

විසඳුම ඇතුළතය යන පාඨය කියැවීම්වල නිතර නිතර එන්නෙකි. මෙය අදහස් කීපයෙකින් යොදා ඇති බව පෙනේ. පළමු කොට ම කර්ම නියාමයට අනුව අපට සිදුවන හැම දෙයක් ම ආත්ම - කෘත ද ආත්මෝපචිත ද වන නිසා හැම දුෂ්කරතාවෙක ම හේතුව ඇත්තේ ආත්මය තුළ ය. බාහිර පරිසරය අප තුළ ම ඇති යම් කිසිවෙක පුතිබිම්බයෙක් පමණී. අපට සිදුවන හැම දෙයෙක දී ම අපට අපි හමු වෙමු. මේ නිසා අපේ වටාපිටාවේ දී අපට සිදුවන හැම දෙයක ම සලකුණු, සියුම් ආත්ම විගුහයකින් ලබා ගත හැකි වෙයි.

දෙවැනි ව අපේ පුද්ගලත්වයේ ආරම්භයේ සිට අපට සිදු වූ හැම දෙයක ම ස්මරණය අපේ යටි සිතෙහි නතර වී ඇත. මෙසේ, භාවනා මාර්ගයෙන් බාහිර ඉන්දියයන් නිශ්චය කොට අවධානය ඇතුළතට යොමු කිරීමෙන් පුයෝජනයට ගත හැකි වූ ඥාන භාණ්ඩාගාරයක් අප තුළ ඇත.

තුන්වැනිව අප තුළ ගැඹුරේ, දිවාමය සාරය වන බබළන උත්තමාර්ථය හිර වී ඇත. විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිය සමග අප එක් වන්නේ එහි මාර්ගයෙනි. මේ නිසා හැම ගැටලුවකට ම ඇති විසඳුම නම් අපේ දිවාාත්මභාවයේ ඒ විකිරණශීලී ශක්තිය දෙසට ඇතුළතට ම හැරීමයි.

ඔබට ඇති වන හැම ගැටලුවකට ම විසඳුම ඔබ තුළින් ම සොයා ගත හැකි නිසා ඔබ ගැන ම ඉගෙන ගන්න. එසේ කියන්නේ කායික වූ ද මානසික වූ ද උපධීන්ගෙන් යුක්ත වූ මනුෂා ආත්මය සමස්ත මහා ආත්මයේ කොටසක් වන හෙයිනි. මේ නිසා සියලු විසඳුම් ඇත්තේ ඇතුළත ය.

සියලු බලා සියලු සුවපත් වීම්, සියලු උදවු යන හැම දෙයක් ම ඇතුළතින් ආ යුතු බව දූන ගන්න.

පුද්ගලයාව දෙවියන් වහන්සේ ගැන දතයුතු හැම දෙයක්ම ඔබගේ විඤ්ඤාණය තුළ දනට ම ඇත. ජාත්‍යන්තර සම්බන්ධතා පවා එහි තිබේ. ඒ හැම දෙයක්ම ඔබ විසින් දන යුතුව ඇත. භෞතික ඥාන මාර්ග යොදා ගත යුතු බව සත්‍යයෙකි. එහෙත් එය යොදාගත යුත්තේ සර්ව සාධාරණ ඥානය ගැන ශුද්ධාවක් හා භක්තියක් ඇති වය. කවර හෙයින් ද ? මහා නීති දායකයා¹ විසින් පෙන්වා ඇත්තේ මෙසේ ය. "පණිවිඩයක් ගෙන ඊම සඳහා මුහුදෙන් එන්නේ කවරෙක් දයි නොසිතන්න. එසේ කියන්නේ එය ඔබේ ආත්මය තුළින් ම එන නිසා ය. මනසත් ආත්මයත් මුල සිට ම ඇති නිසා ය."

කේසි - කියැවීම්වලට අනුව මේවා, මිනිසා පිළිබඳවත් විශ්වයට ඔහුගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් ඇති මූලික සතා ය. ජීවිතයේ දෛනික වහාපාරවලින් ද මානසික ගැළැපීම පිළිබඳව සර්ව සාධාරණ ගැටලුවලින් ද කිසිසේත් ඈත් නොවූ මේ මත කිුියාවට නැගිය හැකි ජීවිත දර්ශනයක් කරා නිරායාසයෙන් ම ගමන් කරයි.

පළමු කොට ම මේ අදහස් චරිතයට නඟා ගැනීමට උත්සාහ කිරීමේ දී අප විසින් විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තියට අපේ ඇති සම්බන්ධතාව තේරුම් ගත යුතු ය. දොළ පාරකට මෙන් මිනිසාට ද තමාගේ පුභවයට වඩා ඉහළ නැගිය නොහැකිය. දන හෝ නොදුන මිනිසා හැම විටම කිුයා කරන්නේ තමාගේ පුභවය හා අනනාතාව පිළිබද වූ පිළිගැනීම කොටසක්

යුදෙව් ඉතිහාසයේ දී මෝසෙස් ද ශ්‍රීක ඉතිහාසයේ දී සොලන් ද නීති දායකයා ලෙස ගැනේ. මෙහි දී මෝසෙස් විය යුතු ය.

මත ය. ඔහුගේ පිළිගැනීම් වැරැදි නම් යාන්තුික හෝ භෞතිකවාදී හෝ නාස්තිකවාදී හෝ වේ නම් ඔහුගේ ජීවිතය ගන්නේ ම වැරැදි විකෘත මාර්ග ය.

මිනිසා "දෙවියන් වහන්සේගේ පිළිරුවෙකි." යන්න නිතර වරදවා තේරුම් ගනු ලබන පාඨයෙකි. එහෙත් හේ අර්ථ කීපයකින්ම උන් වහන්සේගේ පිළිරුවෙකි. මිනිසා තම ජගදාත්ම මූලය හරි හැටි දකිනා විට, වඩා නිවැරැදි පුතාගොත්ම නමැති පුතිබිම්බය වෙයි. මිනිසාගේ පුභවය පිළිබඳවත් ඊට ඔහුගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් ඔහු ඇති කර ගන්නා අදහස අභාන්තර බාහිර වශයෙන් වූ හැම අතු බෙදීමෙක දී ම මුළු ජීවිත කෙරෙහිම බලපායි. සත්තෙකින් ම ඔහු ඔහුගේ ශරී්රයටත් සහෝදර මනුෂාඃයන්ටත් සලකන අන්දම, කාලය පුයෝජනයට ගන්නා ආකාරය, ඔහුගේ ශක්තිය යොමු කරන දිශාව, යන මේ සියල්ලක්ම අන්තිම වශයෙන් හට ගන්නේ ඔහුගේ පරීකෳණයට පාතු නොකරන ලද පිළිගැනීම් වලිනි. ඔහුගේ ඒකත්වය පිළිබඳවත් පොදු මූලයට ඔහුගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් සකස් කරගෙන ඇති මතවලිනි. භෞතික ලෝකයෙක උපදින හැම ආත්මයෙකට ම ඇති ලෝක උරුමය නම් නිර්මාපක බලවලට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳ අදහස අනාඃයන්ට ඉගැන්වීමයි.

පු : මගේ පියාට වැඩියෙන් ම උපකාර විය හැකි කුමය ගැන මට අවවාද කරන්න.

උ : කාට වුවත් උපකාර කිරීමට ඇති හොඳ ම කුමය නම් ඔබගේ ජීවිතය ඔබ සිතා සිටින දෙවියත් වහන්සේගේ පිළිරුවක් කිරීමයි. මෙයින් සේවා ජීවිතයකට, නැතහොත් ස්වර්ගයේ දී මෙන් මිහිතලයේ දී ද පියාණන් වහන්සේ උත්කෘෂ්ටත්වයට පත්වන ලෙසින් ජීවිතය යෙදවීමට ඉඩ සැලසේ. සියල්ල මහා ඒකකය බව මනක නබා ගන්න. ඔබේ අසල්වැසියාත් මිතුරාත් සතුරාත් තේරුම් ගන්නට නම් තමා ම පරීක්ෂා කරන්න. එසේ කියන්නේ ඔබ ඔබේ අසල්වැසියාට, මිතුරාට හා සතුරාට කරන දෙය ඔබ ඔබේ දෙවියන් වහන්සේ ගැන සිතන දෙයට අනුව ම වන හෙයිනි.

ඔබේ ජීවිතය දිවාත්වයේ පුකාශනයෙකැයි ද ඔබගේ සෞඛ්‍යය ඔබ තුළ ම වූ ඒ දිවාමය බලයෙහි ඇති ඇදහීමේ හා බලාපොරොත්තුවේ පුකාශනයෙකැයි ද දුන ගෙන මේ සතාවල තදින් එල්ලී සිටින්න.

පුද්ගලයකු විසින් පළමු කොට ම ලෝක ශක්තිය සමග තම ජීවයේ ඇති ඒකත්වය තේරුම් ගත යුතු ය. ඊට පසුව එසේ ම ඒ ලෝක ශක්තිය සමග සම්බන්ධකම් ඇති ව පවත්නා වූ අන් සියලු ජීවීන් සමග තම ජීවයේ ඇති ඒකත්වය තේරුම් ගත යුතු ය. ඉන්පසු කායික, මානසික හා ආධාභත්මික වශයෙන් වූ තමාගේ පුාර්ථනීය ආදර්ශ සකස් කර ගෙන ඒවා ලබා ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. කියා කිරීම අතිශයින් ම වැදගත් ය. කටින් කීවාට, බුද්ධියෙන් දන සිටියාට ඇති වැඩෙක් නැත. අවංක භාවයේ මිනුම් දණ්ඩ කියාවයි. නියම අභිවෘද්ධියේ තුලාවත්, කුමයන් එයයි. කියාවට නො නැගු ඥානය පාපයෙකි. ' යනු කියැවීම්වල නිතර එන මාතෘකාවෙකි.

ඔබේ ආදර්ශය දන ගන්න. කියාශීලී වන්න. වැරැදි ලෙසින් වූවත් යමක් කරන එක නිකම සිටිනවාට වඩා හොඳයි. එක් ශක්තියක් පමණක් ලබා ගෙන එය සැඟ වූ මිනිසා ගැන මතක තබා ගන්න. ඒ ගැන පුශ්න කෙළේ ඔහුගෙනි. එය ආපසු දෙන්නට සිදු වූයේ ඔහුට ය.

කර්ම නියාම, අධාහත්ම නියාම, දණ්ඩන නියාම, සමාජ නියාම ආදී කවර නියාමයක් ගැන වුවත් දනීම පමණක් තිබීම

<sup>1. &</sup>quot;ඥානං හාරූ කුියාං විනා" - "කුියාව නැති තැන දනිම බරෙකි."

කෙනකුට පුමාණවත් නොවේ. කාරණය නම් පුද්ගලයා මේ දන්නා දෙයින් කරන්නේ කිමෙක් ද යනු ය. ඥානය හේතුඵල මඟ හැරීමට යොදනවා ද? නැතහොත් අනෳයන් තම මතයට බලයෙන් අවනත කර ගැනීමට යොදනවා ද? නැතහොත් අනෳයන්ට ඒ නියාම තේරුම් ගැනීම සඳහා උපකාර කිරීමට යොදවනවා ද?

දෛවය නැතහොත් කර්මය රැඳී පවතින්නේ ආත්මය තමා දත් දෙයින් කරන දෙය මත ය.

අනෙක් හැම පුද්ගලයකුට ම මේ මහ පොළොවෙහි ඔබට තරම් ම අයිතිවාසිකම් ඇති බව දන ගන්න. ඔවුන් ඉගෙනීම වැනි සමහර කරුණුවලින් ඔබ තරම් ඉදිරියට ගොස් නැති නමුත් එය කරුණු නොවේ. මෙය සිහියේ තබා ගන්න. පාපය නම් හුදු ඥානය හෙවත් එලයෙන් තොර ඥාන වෘක්ෂය සොයා යෑමයි. පුණයෙ වන්නේ ඔබ දත් දෙය දෙවියන් වහන්සේගේ කීර්තිය සඳහා යෙදවීමයි.

ඥානය කබායක් මෙන් ඇඳ ගන්නට බැරි ය. එය නිශ්චය කර ගත් පුාර්ථනීය ආදර්ශය දියුණු කරන්නක් විය යුතු ය.

ජීවිතය පිළිබඳ මේ මතවල අර්ථය සම්පූර්ණයෙන් වටහා ගත් තැනැත්තාට ඕනෑ ම වසාපාරයක දී මුණගැසෙන ඕනෑම අවස්ථාවෙක දී, ඉවැසිලිමත් නොවී සිටිය නොහැකි වෙයි. ඒ නිසා ඉවැසීම නිෂ්කීය දෙයක් නොවේ. එය කුියාශීලී ය. ඉවැසීම පරීකෂාවෙන් බලා සිටීමෙකි. එය චාරිතු ශීලයක් වනවාට වැඩියෙන් චාරිතු ශීලයෙකි. එය එක්තරා අර්ථයෙකින් මායාකාරී සීමාවන් වන දේශකාලාදිය දන්නා වූ ආත්මයෙක ආකල්පයයි. චිත්තය දේශකාල දෙකින් නිදහස් වූ විට ඉවැසීම පුාරපුාප්ත වූවා වේ.

ඉවැසීම නිෂ්කුීය හෝ අභාවාත්මක හෝ නොවේ. එය වර්ධක වූවෙකි. භාවාත්මක කියාකාරී ශක්තියෙකි. කවුරුන් හෝ ඔබට කම්මුල් පාරක් ගැසුවොත් පසු බසින්නට යයි උන්වහන්සේ කී සේක් ද! නැත. අනෙක් කම්මුලත් හරවන්න. ඔබේ ඉවැසීමේ දී කිුියාකාරී වන්න. ඔබේ සහෝදර මනුෂායන් හා ඇති සම්බන්ධතාවන් හි දී කිුියාකාරී වන්න.

දුන් මීළඟට ඔබේ මානසික ආකල්පයන්හි ජීවයේ බීජ වපුරන්නට සූදානම් වන්න. මෙයින් පළමුවැන්න ඉවසීමයි. ඉවසීමේ දී ඔබේ ආත්මය ඔබ සතු වෙයි. ඉවසීමේ දී ශරීරය දේවාලයක් පමණක් බවත් බාහිර පෙනීමක් පමණක් බවත් දූන ගන්නට පටන් ගැනේ. ඔබ නිතර වාසය කරන්නේ මනසත් ආත්මයත් සමග බව දූන ගනිති. හැම ආත්මයක් ම නිර්මාතෘවරයාට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාව සම්පූර්ණයෙන් දූන ගැනීම සඳහා අවශා වූ අභිවෘද්ධි මාර්ගයෙහි ගමන් කරයි.

පුමුදිතත්වය ද තමාගේ ඒකත්වයත් නියාමයත් දන්නා තැනැත්තාගේ ලක්ෂණයක් වෙයි. "පුමුදිත චන්න" යන විධානය "හොඳ චන්න" යන නියෝගයෙන් චෙන් කළ හැක්කෙක් නොවේ.

මෙය මතක තබා ගන්න. උන්වහන්සේ මෛතියේ දෙවියන් වහන්සේ ය. උන්වහන්සේ මෛතිය ම වන හෙයිනි. උන්වහන්සේ පුමෝදයේ දෙවියන් වහන්සේ ය. තමන් වහන්සේ පුමෝදය ම වන හෙයිනි.

නිර්මාපක ශක්තිවලට වැඩියෙන් කිට්ටු වන අය සතා වශයෙන් ම පුීතියෙන් ද සුඛයෙන් ද ශාන්තියෙන් ද ඇතුළත ගැළපීමෙන් ද පිරි ගියාහු වෙති. ජීවිතය දෙවියන් වහන්සේගේ පුකට වීමෙකි. පුද්ගලයකු ගත කරන ජීවිතය ඔහු විසින් මැවුම්කරු මෙසේ විය යුතු යයි ඇති කර ගත් අදහසට අනුකූල වූවෙකි.

<sup>1.</sup> කුිස්තුස් වහන්සේ

හැම සම්එපුලාප වචනයකට ම ඔබ වගකිව යුතුයි. එහෙත් ඔබ පුමුදිත නොවිය යුතු යයි මෙයින් අදහස් නො කෙරේ. හිනැහීමට හැකිකම නැති කර ගත හොත් පුමුදිත වීමට හැකිකම ද නැති කර ගත්තා වේ. කිස්තු ජීවිතයේ මූල ධර්මය පුමෝදයයි. උන්වහන්සේ සිනාසුණු බව මතක තබා ගන්න. උන් වහන්සේ කල්වරියට යන අතරමග දී ද සිනාසුණාහ. එහෙත් උන්වහන්සේ සිනාසුණේ හැම තැන ම සිතුවම් කොට ඇති අයුරින් නම් නොවේ. වැඩියෙන් ම ඔවුන් කෝපයට පත් වූයේ උන්වහන්සේ සිනාසුණු නිසා ය.

උපහාසානාව දක ගත හැකි බව වගා කර ගන්න. හිනැහිය හැකි බව ඉතිරි කර ගන්න. ගෙන්සමේනයට යන අතර මඟ දී පවා ස්වාමීන් වහන්සේ ස්මිතයත් හාසයත් පෑ බව මතක තබා ගන්න.

පුද්ගලයකුගේ කියාශීලිත්වයත් ඉවැසීමත් පුමුදිතත්වයත් සමඟ ම එක්තරා විරාග සංඥාවක් ද තිබිය යුතු ය. වැඩෙනවා දැයි බලන්නට නිතර රාබු පැළ උදුරා බලන අලුත් ගොවියකු සේ පුතිඵල ගැන ඕනෑවට වැඩියෙන් සලකන්නට එපා. පැළ සිටුවන්න, වතුර දමන්න, නියම කාලයේ දී දෙවියන් වහන්සේ ශෂා සමෘද්ධිය ඇති කරන බව සිහියට ගන්න. හොඳ කිරීම සුන්දර නිසාත්, උචිත නිසාත්, මිහිරි නිසාත්, යුක්තානුකූල නිසාත්, හොඳ කරනවා මිස එයින් පුතිඵලයක් බලාපොරොත්තුවෙන් හොඳ කරන්න එපා.

ඔබට අනුකම්පා කරන්නට හෝ දෝෂාරෝපණය කරන්නට ඔබට ම ඉඩ දෙන්න එපා. ඔබ කරන හැම දෙයෙක දීම ඉතාමත් හොඳ දෙය සිදුවන ලෙසින් ජීවත් වන්න. කිුයා කරන්න. පුතිඵල, සියලු හොඳ දෙන්නා වූ ද සද්ධර්ම පාරපුාප්ත කරන්නා වූ ද උන්වහන්සේ බාරයේ තබන්න.

 <sup>&</sup>quot;දින්නං එලත්රිනා දානං - වණිජ්ජංච ජ්ගුච්ඡයං" යනු ද සිහි කළ මනා ය.

හැමට ම වැඩියෙන් ගැටලු යයි කියන්නේ ඉඩ පුස්තාව වලට බව පිළිගන්න. කැමැති නම් ඒවාට ගැටලු යයි කියන්න. දුෂ්කර අවස්ථාවක් මඟ හැරීමේ වැඩි අර්ථයෙක් නැත. ඉක්මනින් ම හෝ පසු වී හෝ අවශා වේතනා ශක්තිය දියුණු කර ගත යුතු ව ඇත. ඒ නිසා දුන් ම එය දියුණු කර ගැනීමට උත්සාහ කිරීම සුදුසු ය.

හැම ආත්මයකට ම තමා ම මුණ ගැසෙන බව දූන ගන්න. කිසි ම පුශ්නයෙකින් පැන දුවන්න එපා. දූන් ම ඊටු මුහුණ දෙන්න.

මනාකොට තතන ලද චින්තන පද්ධති සරල කොට සැකෙවින් දක්විය හැකි ය. ඉහත දක්වන ලද පිළිගැනීම හා ඒවායින් මතු වන සදූපදේස ද මේ නීතියට පිටුපාන්තේ නැත. ඒවායේ ශුද්ධ සාරය පැරැණි ශික්ෂාපද දෙකක් බවට පත් කළ හැකි ය. ඔබේ මුළු සිරුරෙන්, සිතින් හා ආත්මයෙන් ඔබේ ස්වාමීන් වහන්සේට මෛතී කරන්න. ඔබේ අසල්වැසියාට ඔබට මෙන් ම මෛතී කරන්න.

මේ නියෝග දෙක දේවධර්ම වශයෙන් ඉතා නො වැදගත් ලෙසින් පෙනෙනු ඇත. එහෙත් සත්තෙකින් ම මේ නියෝග දෙකෙන් කේසිගේ ලෝක දර්ශනයට අනුව මිනිසාට බලපාන ලෝක ධර්මයන්ගේ සාර සංගුහයෙකි. මධා නිර්මාපක ශක්තියක් ඇති බවත් අප එය හා අනනාවීමෙන්, අප තුළ සැඟැවී ඇති පූර්ණත්වය සසංඥ ව දියුණු කර ගැනීම අපේ ජීවිත පරමාර්ථය බවත් පිළිගත හොත් මේ ඥානය ඉතාමත් කෙටියෙන් ගත් කල පහත දක්වෙන පාඥෝපදේශය වෙයි. ඒ මහා නිර්මාපක ශක්තිය සමග එක් වීමටත් ඔබගේ පුවෘත්තියේ හැම අංශයෙක දී ම එය හෙළි වීමටත් ඉඩ සැලැසෙන සේ ඒ මහා ශක්තියටත් එහි බහුවිධ වූ සෞන්දර්යයටත් එහි සර්වසාධාරණ හිතකාරී අභිපායයටත් මෛතී කරන්න. නව දුරටත්, නිදහස් චේතනාව පිළිබඳවත් අනාසයන්ගේ ශුභ සිද්ධිය පිළිබඳවත් කරන හැම වැරැද්දකට ම කර්ම විපාක නියාමය අපට දඬුවම් කරතැයි පිළිගත හොත් මේ ඥානයේ සරල සංක්ෂිප්ත පුකාශනය මේ පුඥෝපදේශය වෙයි: ඔබේ අභිවෘද්ධියට ආදරය කරන්නා සේම අනාසයන් ගේ අභිවෘද්ධියටද ආදරය කරන්න.

මෙසේ කර්ම නියාමවලින් ද අනුකුමයෙන් වූ පුනර්ජන්ම වලින් ද සිදු වන්නා වූ ආත්ම පරිණාමය උගන්වන පුරාතන ධර්මය යේසුතුමාගේ පුධාන ඉගැන්වීම් සමග ගැළැපෙන බව පෙනේ.

එහෙත් සරල කිරීමේ සඵලත්වය පිළිබඳ යුගය ඉක්ම ගොස් ඇත. මිනිසා තව දුරටත් ළදරුවෙක් නොවේ. ඔහුට ශක්ති ජනක ඥානාහාරය අවශා ය. එය නිශ්චිත වූ, විචාර යුක්ත වූ, බෝධා වූ, ඥානයක් විය යුතු ය. කේසි කියැවීම්වලින් නැවත වරක් ස්ථිර කරන ලද්දා වූ බොහෝ දෙනා බාහිර ලෝකයේ ඇත්තාහ. කේසිගේ තොරතුරුවලින් සැපැයෙන සාක්කිවලට වඩා පුබල විදහනුකූල වූ සාක්කි නැති ව ඔවුන් එය නො පිළිගන්නවා විය හැකි ය. එහෙත් ඔවුනට පුනර්ජන්මවාදය නිශ්චිත වූ ද බුද්ධි ගෝචර වූ ද තේරුම් ගත හැක්කා වූ ද මතයෙක් නො වේ යයි ද මනෝ විදහත්මක වශයෙන් ඇදහිය හැකි වූ ද ආචාර ධර්ම වශයෙන් සහපත් වූද විදහත්මක වශයෙන් සමහාවා වූ ද අදහසෙක් නො වේ යයිද කිව නො හැකි ය.

පුනර්ජන්මවාදය පිළිගන්නා වූ පුද්ගලයාට ජීවත් වීමට , අර්ථයෙක් ද සංචාරයට ධුැව තාරකාවෙක් ද තමා තමාට පාලනය කර ගත නො හැක්කා වූ අර්ථ රහිත බල සුළියෙක අතර මං වී නැති බවට සහතිකයෙක් ද එයින් සපයා දෙනු ලැබේ.

# 25

### නිගමනය

**ෙම්** ගුන්ථයේ දී, අපි, ඔහායෝවේ ඩේටන්හි කුඩා හෝටල් කාමරයෙක සිදු වූ සුළු සිද්ධියේ සිට දිග දුරක් අවුත් ඇත්තෙමු. අභිඥා - සම්මෝහනිදුාවෙක සිටි එඩ්ගා කේසි පුනර්ජන්මය ස්වභාව සිද්ධියෙකි යන මතය පළමුවෙන් ම හෙළි කෙළේ ඒ අවස්ථාවේ දී ය. මේ සිද්ධියත් ඊට පසුව සිදු වූ ඊට සම්බන්ධ වූ සිද්ධි රාශියත් මේ ගුන්ථයෙහි දළ සටහනින් දක්වන ලද මනෝ විදහත්මක වූ ද, දාර්ශනික වූ ද ගොඩනැගිල්ලට ඇති දුර්වල පදනම බව පෙනෙනු ඇත. එහෙත් යමකු විදාහවේ ඉතිහාසය දෙස බලතහොත් විප්ලවකාරි වූ මහඟු සොයා ගැනීම්, හිතන්නටවත් බැරි තැන්වලින් මතු වී ඇති බව දක්නට ලැබෙනු ඇත. ගැහෙන ගෙම්බකුගේ කකුලක් ගැල්වනික බැටරියේත් පුස් කෑ පාන් කැබෙල්ලක් අසිරිමත් පෙනිසිලින් ඖෂධයේත් සොයා ගැනීමට හොඳ මූලස්ථාන බව නො පෙනේ. එහෙත් ඒ ඒවා සොයා ගත් තැන් ය. ගැලීලියෝ බට්ටාගෙන් යුතු සියුම ඔරලෝසුවක් තතා ගැනුමට මෙහෙයවූයේ **ඉතාලි** පල්ලියෙක තුබූ එල්ලෙන ලාම්පුවෙකි. ජලවිදහාවේ වැදගත් නිියාමයක්

තතා ගැනීමට අවශා ව තුබූ සංඥාව ආකිම්ඩ්ස්ට ලැබුණේ උතුරා යන නාන බාල්දියෙකිනි.

මෙබඳු නොයෙක් නිදසුන් අපට ඉතිහාසයෙහි දක්නට ලැබේ. මේ නිසා අප විසින් පහත් තැන්වලින් සතා‍ය සොයා ගත හැකි බව පිළිගත යුතු ය. ව්‍යාකරණ නො දත් නූගත් මිනිසකු අසංඥ ව කවීච්චියක් මත වැතිරී ගෙන මනුෂා ජීවිතය පිළිබඳ මේ විප්ලවකාරී මතයට පක්ෂ ව වැදගත් අනුමානාත්මක සාක්ෂා ඉදිරිපත් කිරීමට සමර්ථ වූවා යයි අප පුදුම විය යුතු නොවේ.

දන් අපි, කය පිළිබඳ ඔහුගේ අභිඥා ඥානයේ සතානාච තහවුරු කළ බිඳලිය නොහැකි සාක්කි සමූහය පසෙක තබා ජීවිත කියැවීම්වල සතානාව ඔප්පු කරන සාක්කි, සංගුහ කොට දක්වමු. මේ සාක්කි පුධාන කරුණු සතක් පදනම් කොට ඇත. ඒ මෙසේ ය:

- පළමුවැන්න : දහස් ගණන් නිදසුන්වල දී සැතැපුම් සිය ගණන් ඈත සිටි, සම්පූර්ණයෙන් අමුත්තන් වූ පුද්ගලයන් පිළිබඳ චරිත ව්ගුහත් තොරතුරු විස්තරන් නිවැරැදි වී තිබේ.
- දෙවැන්න : වැඩිහිටියන්ගේ පමණක් නොව නවජාත දරුවන්ගේද වෘත්තිය දක්ෂතා හා අනා ලක්ෂණ පිළිබඳ ව පළ කරන ලද අනාගත වාකා සනා වී තිබේ.
- තුන්වැන්න : පිළිගත හැකි අතීත අත්දකීම් මගින් ඒත්තු යන අයුරින් මානසික ලක්ෂණ වීවරණය කොට තිබේ.
- සතරවැන්න : මේ තොරතුරු අවුරුදු විසි දෙකකට වැඩි කාලයක් තිස්සේ ස්වයංසංස්ථිත¹ වී ඇත. එයින් කියැවෙන්නේ ඒවා සමග ම ගැළැපී ඇති බවයි. වෙනස් වූ කාලවල දී ගන්නා ලද වෙන් වූ සිය ගණන් කියැවීම්වල දී ඒ

<sup>1.</sup> Self consistent

තොරතුරු, පුධාන මූල ධර්මවල දී ද කුඩා විස්තරවල දීද එකිනෙක ගැළැපී තිබේ.

පස්වැන්න : අපුසිද්ධ ඓතිහාසික විස්තර, වාර්තාගත ඉතිහාස පුවෘත්ති සමඟ සැසඳීමේ දී නිවැරැදි බව ඔප්පු වී තිබේ. කියැවීම්වලින් අපුසිද්ධ පූර්ව පුද්ගලයන්ගේ නම් සොයාගත හැකි බව කියා ඇති පුදේශවලින්, ඒවා සොයා ගෙන තිබේ.

සයවැන්න : කියැවීම් ලබා ගෙන ඒවා අනුගමනය කළ පුද්ගලයනට බලාපොරොත්තු වූ පුතිඑල ලැබී තිබේ. ඔවුන්ගේ ජිවිත කෙරෙහි මේ කියැවීම්, උපකාරක වූ ද සංස්කාරක වූ ද බලපෑමක් කර ඇත. මෙය මානසික වශයෙන් ද වෘත්තීය වශයෙන් ද කායික වශයෙන් ද සතා ය.

සත්වැන්න : කියැවීම්වල ගැබ් වී ඇත්තා වූ ද ඒවායින් මතු කර ගත හැක්කා වූ ද දාර්ශනික වූත් මනෝවිදපාත්මක වූත් මත පද්ධතිය සංසක්තය, එමෙන් ම සංස්ථිතය මානසික ජීවිතය පිළිබඳ ව දනට දන ගෙන ඇති සතාවලට අනුකූලද වේ. ඒ මත රාශිය, මානසික ජීවිතයේ විවරණය නොවී ඇති අංශ පිළිබඳ නව විවරණයක් සොයා ගැනීම සඳහා උපකාරක ද වේ. තවද එය, ශත වර්ෂ ගණනාවෙක් භාරතයේ උගන්වා ඇති සම්භාවනීය පුරාතන දාර්ශනික මතය හා ගැළැපෙන්නක් ද වේ.

කොටින් කියන හොත් කේසි ජීවිත කියැවීම්වලටත් ජීවායින් තහවුරු වන පුනර්ජන්මවාදයටත් පඎව පුබල අනුමානාත්මක සාධක හතෙක් ඇත. අනුමානාත්මක සාඎ අවශායෙන් ම තීරණාත්මක නො වන නමුත් බොහෝ විට සතා වේ. ලෝකයේ අණ්ඩාකාරත්වය කවුරුන් වත් සතා වශයෙන් දක නැත. පරමාණුවේ ඇතිකම ද දන ගෙන ඇත්තේ අනුමානයෙන් පමණි. සත්තෙකින් ම කවුරුන්වත් පරමාණුවක් දක නැත. එහෙත් අපේ අනුමානවල ශක්තියෙන් අපි පෘථිවිය වටා යාතුා කරමු. පනසක කළ හැකි පතිඵල ඇති පරමාණු බෝම්බයක් සාර්ථක ව තනා ගනිමු. ඒ නිසා කේසි කියැවීම්වලින් ලැබෙන අනුමාන සාකුස පදනම් කර ගෙන පුනර්ජන්මය පිළිබඳ ව විදහනුකුල වූ සුකුම්ම පරීකුණ කළ හැකි යයි යෝජනා කිරීම මහා මෝඩකමක් නො වන බව සහතිකය.

පුතර්ජන්මවාදීනට කළ හැක්කේ මේ බලාපොරොත්තුව තබා ගැනීම ජීවිතයේ පුහේලිකාවලට පිළිගත හැකි විසඳුමක් සොයන අය පුතර්ජන්මවාදය හිතට ගෙන ටික කාලයක් ඊට අනුව ජීවත් ව කිුියාකොට තමනුත් තමාගේ සහෝදර මනුෂායනුත් සාමානායෙන් මුළු මනුෂා පුජාවත් සරල නමුත් විශ්ව සාධාරණ අගයක් ඇති පුතර්ජන්මවාදයේ මූල ධර්මවලට අනුව මැත බලනු ඇත. වෙළඳ දන්වීම්කාරයන් කියන්නා සේ ඒ පරිකණ යුගයේ අවසානයේ දී ඔවුන් එයින් සම්පූර්ණයෙන් තෘප්තිමත් වී නැති නම් තමනට කිසි ම වියදමක් නැති ව, ඒ පුතර්ජන්මවාදය නමැති වෙළඳ බඩුව 'චින්තන - කඩුන්ටරයට' ආපසු බාරදිය හැකි ය.

දන්වීම්කරුවන් හා එක් වී "අත්හදා බැලීමෙන් ඔබට ඒත්තු යනු ඇතැයි" හඬ නඟා කියන්නට සිතෙයි. එහෙත් කිසිම විශ්වාසයකට, එහි දාර්ශනික පදනම කොතෙක් ස්ථීර වුවත් විදහනුකූල වුවත් සියලු මිනිසුන් සතුටු කළ නො හැකි ය යනු හොඳින් ඔප්පු වී ඇත. ඒ නිසා කවදා වත් පුනර්ජන්මය නොපිළිගන්නා මිනිසුන් කොටසක් ද සිටිත හැකි ය. අපේ අලුත් ගැළවුම්කාරයා වන විදහව විසින් පුකාශනයට පත් කෙරෙන තෙක් ඔවුන් එය නොපිළින්නවා ඇත. මේ නිසා මනෝවිදහාවේත් භෞතික විදහවලත් යෙදී සිටින විදහාඥයන් ව්සින් කේසි කියැවීම් වලින් අනුමානාත්මක වූ ඔප්පු කිරීමක් ලබා ඇති මේ මතය කෙරෙහි අවධානය යොමු කරනවා ඇතැයි බලාපොරොත්තු විය යුතු ව තිබේ.

මෙහි දී මාර්ග කීපයක් ගත හැකි ව තිබේ. සුදුසු පරීකෂණ විධි යොදනවා නම් විදහනුකුල කුමයෙන් පුනර්ජන්මය පිළිබඳ පරීකෂණාගාරික වූ ඔප්පු කිරීම ද කළ හැකි වනු ඇත. මෙය ඉතා වැදගත් යෝජනාවෙකි. ඇති සැටියේ අලුත් තට්ටු සාරා බැලීම සඳහා සොයා ගැනීමේ නව පරීකෂණ විධි අවශායෙන්ම භාවිත කළ යුතු ව තිබේ.

සම්මෝහ නිදුාව ඉතා ම ආසන්නව ඇති, අතිශයින් සඵල වූ පරිකෘණ විධිය බව පෙනෙනු ඇත. අතිත ජීවිත ස්මරණ මතු කර ගත හැකි දයි නිශ්වය කර ගැනීම සඳහා බොහෝ පුද්ගලයන් කෙරෙහි සම්මෝහ නිදුා පරීකෘණ යෙදිය හැකි ය. එසේ මතු කර ගන්නා ලද ස්මරණ ඓතිහාසික වාර්තාවලිනුත් ඒ ආකුරයාගේ මානසික ජීවිතය හා පරිසරය පිළිබඳ ව දන ගන්නට ලැබී ඇති සතහ සිද්ධිවලිනුත් හරි බව සොයා ගත හැකි වුවහොත් ඒ සාධකය පුනර්ජන්මවාදයට පක්ෂ ව ඇති පුබල වූ අනුමානාත්මක සාක්ෂායෙක් වෙයි.

කළ හැකි ව ඇති දෙවැනි දෙය නම් පරීක්ෂණාගාර පරීක්ෂණ හා චිකිත්සාගාර භාවිතය සමග පුහුණු කරන ලද අභිඥා සම්පන්නයන් යෙදවීමය. අභිඥා ඥානය මිනිස් මනසේ ශක්තියක් ලෙස පිළිගනු ලැබුව හොත් දනීම ලබාගැනීමේ උපකුමයක් ලෙස එයින් ගත හැකි විශාල පුයෝජන පිළිගැනීමට සිදු වේ. දකීමේ විශේෂ ශක්ති ඇති පුද්ගලයනට මනෝවිදහා පරීක්ෂකයන් හා චිකිත්සකයන් සමග සහයෝගී ව කියා කළ හැකිය. පිළිගත හැකි අභීත ජන්ම හේතු පදනම් කර ගත් වෙදකම් පිළිබඳ වාර්තා ම වැදගත් සාක්කි සමහාරයක් වනු නිරනුමාන ය.

මෙබඳු සාක්කි, එක් වැදගත් අංශයකින් හැරුණු විට කේසි කියැවීම්වලින් ලැබෙන සාක්කිවලින් වෙනස් නො වේ. කේසි කියැවීම් ලබා ගත් පුද්ගලයන්ගේ ජීවිතවලට ඒවා පුදුම පුතිඵල සහිත ව යොදා ගෙන ඇත. ඒවායේ නිරවදෳතාවත් එලවත් භාවයත් නොයෙක් ලිඛිත සාක්ෂාවලින් සහතික කෙරෙයි. එහෙත් ඒවා යොදා ගැනීම පුහුණු වූ ගවේෂකයන්ගේ පාලනය යටතේ සිදු වී නැත. කුමානුකූල අනුගමනයක් ද කෙරී නැත. කියැවීම කරන අවස්ථාවේ දී ම කරන ලද ඊට සම්බන්ධ වූ මානසික වෛදාඃ විදඍමය වූ හෝ මනෝව්දඍනුකූල වූ හෝ විගුහ කිරීම් නැත. කේසිගේ ශක්තිවලට සම, නැතහොත් එබඳු වූ, ශක්ති ඇති අභිඥා සම්පන්නයකු පිළිගත් මනෝවිදහාඥ කාර්ය මණ්ඩලයෙක සම්පූර්ණ සහයෝගය ඇති ව වැඩ කළා නම් ලබා ගත හැකි ව තිබූ පුද්ගලාධෳයන තොරතුරු රාශිය, කේසි තොරතුරුවල ඇති දුර්වලකමින් මිදුණා වූ ද කේසි කියැවීම්වල ඇති ඔප්පු කිරීම් ශක්තියෙන් යුක්ත වූ ද සාක්ෂා සම්භාරයක් වනු ඇත.

සතා වශයෙන් ම පුනර්ජන්මය මනුෂායා පරිණතියටත් පාරිශුද්ධියටත් පමුණුවන ජීවිත නියාමය නම්, මිනිසා පිළිබඳ සරල සතායත් පුවෘත්තියේ හා දුෘඛයේ පුහේලිකාවට ඇති සරල විසඳුමත් මෙය නම්, මිනිසා පිළිබඳ සියලු මනෝවිදහාත් සියලු දේව ධර්මත් විනෝදාගාරයෙක ඇති කැටපත්වල දක්නට ලැබෙන පුදුම ලෙසට වැනෙන විකෘත රූප ලෙස පෙනෙනු ඇත. ඒ පුදුම ලෙසින් විකෘත වූ රූපවල අයිතිකාරයා ලෙසින් පුනර්ජන්මවාදය නමැති සරල සතාය දක්නට ලැබෙනු ඇත.

ඉතා භොදින්, කරුණු පැහැදිලි කර දෙන්නා වූ ද අතිශයින් පුාණදායක හා සංස්කාරක වන්නා වූ ද මේ මනය ඔප්පු කළ හැකි දැයි පරික්ෂා කර බැලීම ගැඹුරු සිත් ඇති මිනිසුන්ගේ අවධානය යොමු විය යුතු බව සහතික ය. සත්තෙකින් ම මිනිසාගේ ආත්මයට බොහෝ මන්දීර තිබේ නම් හැම කාලයකටම වැඩියෙන් එහි සතාඃය සොයා ගත යුතු වූ කාලය මෙයයි. එසේ කියන්නේ ඒ ඥානයත් සමග නව ශ්‍රේෂ්ඨත්වයක් හා නව ධෛර්යයක් ලැබෙන හෙයිනි. එයත් සමග ම විශ්වය පිළිබද අසිරිමත් නව විවිතු දෘෂ්ටියෙක් ද මුළු මනුෂෳ ජීවිතය පිළිබඳ ඉතා සියුම්, ඉතා ගැඹුරු, නව අවබෝධයක් ද විවිධාකාර දුක් දොම්නස්, කම්කටොලුවලට ඔරොත්තු දෙන නව චිත්තාකල්පයෙක් ද අපට ලැබෙයි.

" සබ්බ දානං ධම්ම දානං ජිනාති "

සියලුම දානයන් අතරින් ධර්ම දානය උතුම්ම දානයයි.

කරුණාකර හැකිතරම් මෙම පිටපත බෙදාහරින්න.

සංසාර මන්දිර සෛ කාලික සීවා විද්යල්ක කවර නොමන ද යන සුශ්නය සම්බන්ධයෙන් සුවෙන්ටකර වූ අනේක මිත්තන මාරගමලට අප ගෙන යයි. අතුලට භාවාතන පංවේනවීය උතනක්ෂයෙන අපට දැකිය හැකයක් පැටැමේ සහිත විශාල වීවිත ජවතිකාවෙක සීමා සහිත කොටස් සම්බණ්ඩ අපට පෙනෙන මදෙ මතුම්බට යටින් අපමණ සටිපැති කල් ද අසුමාන ව නොපෙනෙන නැටැල්ලි ද ඇත එක ම නුලක්වත් උපත යයි නම් කරනු ලබින මායානාර සීමාවෙන පටන් නෙිතැයි කෝ මරණය යයි කියනු ලබන එතරම් ම මාශාකාර සිමාවෙන් නොවෙර වෙනැයි හෝ තිව පනානැතිය

සතන වශයෙන් පුහරපත්මය, මනුෂ්ෂයා සරිණතියටත් සාර්යුද්ධිවෙත පමණුවන සිවන නියාමය නම්

ල්නා සොදින කරුණු පැහැදීම කර යුතුනා ඩි ද ප්රැශයින් පාණදායක හා සංස්කාරක වන්නා වූ ද මේ මතය ඔජප කළ හැකි දැයි පරිස්ෂා කර මැලීම යැකුරු සින් ඇති. මිනිසුන්ගේ අවධානයට සොමු විය යන තුව ස්කතිකය

සත්තෙකින් ම මිනිසාගේ ආක්මයට බොහෝ මන්දිර තිවේ නම් හැම කාලයකට ම වැඩරයන එහි සහමුය සොයා ගන යුතු කාලය මෙයයි...

- කන්නීමහර සුමංගල හිමි

ISBN - 955-569-185-1



BOOK CODE - 103650

900/-

රත්න පොත් පුකාශකයෝ

513, මරදාන පාර, කොළඹ 10. දුරකථනය: 2695868